


Jon Ciccarelli & 
Mark Ricalde

Liturgia 
para la 
Vida



© Lovewell Creative


This is a work for hire for Lovewell Creative.


Lovewell Creative

10421 Corporate Drive

Redlands CA, 92374

www.lovewellcreative.org




Introducción
La liturgia no es una palabra que muchos de nosotros 

estemos acostumbrados a escuchar en nuestra vida diaria. No 
es un término que haya formado parte de mi herencia religiosa 
al crecer en la Iglesia Adventista del Séptimo Día. Sin embargo, 
cuando uno estudia y se da cuenta de que nuestro ADN como 
cristianos está entretejido con diferentes aspectos y expresiones 
de la actividad de Dios en la historia de la humanidad y de la 
Iglesia, inevitablemente se encuentra con esta palabra: liturgia.

Incluso antes de que existiera la Iglesia cristiana, el pueblo 
judío de Israel y Judá ya practicaba la liturgia. Muchas de las 
festividades de las que seguramente has oído hablar, como la 
Pascua, tienen un profundo significado. El pueblo judío tenía 
una liturgia (aunque no usaban esa palabra) que incluía rituales 
de adoración, acción de gracias, celebración, oración y diversas 
prácticas espirituales. Estas les animaban a vivir una vida 
intencional, centrada en ofrecer cada etapa del año como una 
vida entregada a Dios. Las fiestas estaban estrechamente 
vinculadas al ciclo agrícola, especialmente a la siembra y la 
cosecha. El pueblo de Dios dependía de Él para su sustento y lo 
reconocía como la fuente de su vida y sus bendiciones. Por eso, 
su liturgia incluía oraciones confiando en que Dios enviaría la 
lluvia necesaria y celebraciones de agradecimiento por la 
cosecha que Él proveía.

Cuando Cristo estableció su Iglesia y la historia de la 
salvación siguió desarrollándose, ciertas expresiones de la 
Iglesia comenzaron a estructurar una liturgia centrada en la vida, 
muerte y resurrección de nuestro Señor Jesús. A esto se le 
conoce como el año litúrgico o calendario litúrgico. Incluye el 
Adviento, la Navidad, la Cuaresma, la Pascua y Pentecostés. 
Me encantaría que mi herencia adventista hubiese integrado 
algo parecido al calendario litúrgico, porque mantiene cada año 
enfocado en Cristo como nuestro Señor y Salvador. Nos invita a 
anticipar la venida del Mesías, celebrar su nacimiento, 
contemplar su muerte en la cruz, alegrarnos por su resurrección 
y acoger el don del Espíritu Santo en nuestras vidas.



La definición literal de la palabra liturgia hace referencia al 
servicio público o “la obra del pueblo”, y proviene del griego 
leitourgia (λειτουργία). Para los cristianos, ofrece un marco 
intencional y estratégico para vivir en comunión con nuestro 
Dios Trino y expresar ese discipulado en la vida cotidiana. Nos 
ayuda a estar presentes con Dios… a permanecer en Él.

Vivir una vida litúrgica significa elegir vivir con ritualidad. Y 
antes de que eso suene raro o cause incomodidad (porque en el 
mundo protestante a veces la palabra “ritual” tiene una 
connotación negativa), déjame explicarte por qué lo digo. Piensa 
en esto: todo aquello que valoramos de verdad o en lo que 
deseamos crecer requiere ser vivido con intención y constancia. 
Si quiero tener una buena relación con mi esposa, no puedo 
abordarla al azar y esperar que, por arte de magia, terminemos 
compartiendo décadas juntos, amándonos, valorándonos y 
creciendo como uno en Cristo. Vivir con ritualidad es vivir con 
rutinas. El ritual cristiano consiste en abrazar prácticas y ritmos 
espirituales que consideramos valiosos y necesarios para 
experimentar una vida plena, viva en Cristo y en su Reino, aquí 
en la tierra como en el cielo.

Vivir una liturgia para la vida con Dios es nuestra respuesta a 
su amor y gracia revelados en Jesús y experimentados por 
medio de su Espíritu. Nos permite participar de su presencia 
divina a través de la adoración, la celebración, el lamento, la 
oración y mucho más. Una liturgia para la vida se convierte así 
en un ritual sagrado y una rutina santa que nos ayuda a crecer 
en nuestra relación con Dios y a comprometernos con su misión 
de amor y reconciliación en el mundo.



Liturgia para la Vida Semana 1
escrita por Jon Ciccarelli

Semana 1, Lunes: Adoración
Romanos 12: 1- 2 NTV
1 Por lo tanto, amados hermanos, les ruego que entreguen su 
cuerpo a Dios por todo lo que él ha hecho a favor de ustedes. 
Que sea un sacrificio vivo y santo, la clase de sacrificio que a él 
le agrada. Esa es la verdadera forma de adorarlo.[a] 2 No imiten 
las conductas ni las costumbres de este mundo, más bien dejen 
que Dios los transforme en personas nuevas al cambiarles la 
manera de pensar. Entonces aprenderán a conocer la voluntad 
de Dios para ustedes, la cual es buena, agradable y perfecta. 

La adoración juega un papel muy importante en cualquier 
liturgia. Algo que a veces me frustra de la iglesia es lo 
divididos que podemos estar respecto a la adoración. 

Con frecuencia nos distraemos de la verdadera adoración a Dios 
por nuestras discusiones, diferencias y preferencias sobre lo que 
está “bien” o “mal” en la adoración. Si no tenemos cuidado, 
podemos terminar adorando los estilos de adoración en lugar de 
adorar a Dios. El acto mismo de adoración puede convertirse en 
un ídolo.

El pasaje que estamos considerando hoy nos ayuda a 
entender mejor qué es la verdadera adoración. Aunque la 
adoración tiene muchos aspectos, Jesús dijo en Juan 4: “Dios es 
Espíritu, y los que lo adoran deben hacerlo en espíritu y en 
verdad.” También vemos en el Antiguo Testamento cómo el 
pueblo de Dios adoraba con cantos, danzas y gritos. Romanos 
nos dice cómo “adorarlo de verdad”: el autor exhorta a ofrecer 
nuestros cuerpos a Dios como respuesta a todo lo que Él ha 
hecho por nosotros, y a presentarlos como un sacrificio vivo y 
santo.

Entonces, ¿qué significa todo esto? La palabra “santo” 
significa estar apartado para un propósito especial. Cuando 



alguien se casa, entra en santo matrimonio, lo que implica 
apartarse para la persona con la que se une, para amarla, 
honrarla y valorarla. Cuando elegimos apartarnos para Dios, 
estamos decidiendo vivir nuestra vida como un sacrificio santo. 
Es entregar nuestra vida, o como dijo Jesús, tomar nuestra cruz 
para seguirle. Y lo hacemos con todo nuestro ser: físico, 
espiritual, emocional, mental y social. Esta liturgia de adoración 
no nos permite vivir de forma dualista, separando lo sagrado de 
lo secular. Cuando crecemos auténticamente en nuestra 
adoración a Dios, lo hacemos con toda nuestra vida. Todo se 
vuelve sagrado porque vivimos con la visión de que nuestra vida 
es una vida de adoración como respuesta a todo lo que Él ha 
hecho y sigue haciendo en nosotros y por nosotros.

Preguntas para reflexionar:

1. ¿Cuáles son algunas cosas que Dios ha hecho por ti que te 
invitan a adorarlo?

2. ¿Cómo sientes que Dios te está invitando a apartarte para 
Él?

3. ¿Cómo podrías vivir de forma menos dualista entre lo 
sagrado y lo secular?  



Semana 1, Martes: Celebración
Salmos 8: 1-9 NTV
1 Oh Señor, Señor nuestro, ¡tu majestuoso nombre llena la 
tierra! Tu gloria es más alta que los cielos. 2 A los niños y a los 
bebés les has enseñado a hablar de tu fuerza; así silencias a tus 
enemigos y a todos los que se te oponen. 3 Cuando miro el cielo 
de noche y veo la obra de tus dedos—la luna y las estrellas que 
pusiste en su lugar—, me pregunto: 4  ¿qué son los simples 
mortales para que pienses en ellos, los seres humanos para que 
de ellos te ocupes? 5 Sin embargo, los hiciste un poco menor 
que Dios y los[e] coronaste de gloria y honor. 6  Los pusiste a 
cargo de todo lo que creaste, y sometiste todas las cosas bajo 
su autoridad: 7 los rebaños y las manadas y todos los animales 
salvajes, 8  las aves del cielo, los peces del mar, y todo lo que 
nada por las corrientes oceánicas. 9 Oh Señor, Señor nuestro, 
¡tu majestuoso nombre llena la tierra!

El Salmo 8, de hecho, tiene una indicación antes del 
primer versículo. Dice: “Al director musical. Según la 
gittit. Salmo de David.” Se cree que gittit significa 

celebración. No es el único salmo que incluye este término; hay 
varios más. Es una canción que David escribió para que el 
pueblo de Dios la cantara y adorara con gran alegría.

La celebración es una parte fundamental de una liturgia para 
la vida. A veces, es tan fácil enfocarnos en todos los problemas 
del mundo y de nuestra vida que, si no tenemos cuidado, 
perdemos de vista a Dios, su amor y su bondad. En esta era 
tecnológica y de agendas apretadas, se nos puede olvidar 
celebrar la vida y el asombro de la creación que nos rodea… e 
incluso el que llevamos dentro.

En su celebración de Dios, David nos invita a contemplar 
algunas áreas concretas que despiertan asombro y admiración 
por la presencia de Dios en nuestras vidas. Nos recuerda que la 
majestad de Dios llena toda la tierra. Nos invita a mirar al cielo y 
a recordar cuán pequeños somos en comparación con el vasto 



sistema solar y el universo en el que vivimos, un universo que, 
según Génesis 1, Dios creó simplemente con su palabra. 
Siempre me ha fascinado el sistema solar, los planetas, las 
estrellas, las galaxias y las nebulosas. Hace algunos años 
compré un telescopio decente que me permite observar el cielo 
nocturno con más detalle que el promedio. Siempre que salía al 
patio trasero para observar Júpiter y sus lunas, Saturno y sus 
anillos, o la Nebulosa de Orión, le decía a mi esposa: “Voy al 
patio para hacerme pequeño.” Tenía esa sensación de estar 
frente a algo más grande y majestuoso que el Gran Cañón, pero 
justo en mi propio patio. Como resultado, muchas veces me 
encontraba celebrando la majestad y el genio creativo de Dios.

Preguntas para reflexionar:

1. ¿Te sale de forma natural celebrar a Dios? Si es así, ¿por qué 
crees que te pasa? Si no, ¿por qué crees que no?

2. Cuando piensas en Dios y en todo lo que Él es y ha hecho, 
¿qué te inspira a celebrarlo?

3. ¿Qué podrías hacer hoy para celebrar a Dios?  



Semana 1, Miércoles: Celebración
Efesios 1:3-8 NTV
3 Toda la alabanza sea para Dios, el Padre de nuestro Señor 
Jesucristo, quien nos ha bendecido con toda clase de 
bendiciones espirituales en los lugares celestiales, porque 
estamos unidos a Cristo. 4 Incluso antes de haber hecho el 
mundo, Dios nos amó y nos eligió en Cristo para que seamos 
santos e intachables a sus ojos. 5 Dios decidió de antemano 
adoptarnos como miembros de su familia al acercarnos a sí 
mismo por medio de Jesucristo. Eso es precisamente lo que él 
quería hacer, y le dio gran gusto hacerlo. 6 De manera que 
alabamos a Dios por la abundante gracia que derramó sobre 
nosotros, los que pertenecemos a su Hijo amado.[b] 7 Dios es 
tan rico en gracia y bondad que compró nuestra libertad con la 
sangre de su Hijo y perdonó nuestros pecados. 8 Él desbordó su 
bondad sobre nosotros junto con toda la sabiduría y el 
entendimiento.

Seguimos con el tema de la celebración, y hay una razón 
muy sencilla para ello. En mi opinión, como cristianos no 
se nos da muy bien celebrar. Al menos no cuando se 

trata de una celebración auténtica. Claro, sabemos celebrar 
cumpleaños o fiestas como la Navidad o el Día de Acción de 
Gracias. Pero, ¿qué pasa con celebrar a nuestro Dios? Ayer 
comenzamos a explorar este tema a través del Salmo 8, y hoy 
quiero invitarte a ir un paso más allá con este pasaje de la carta 
de Pablo a los Efesios.

La celebración que hace Pablo de la gracia de Dios, de cómo 
Dios actúa a nuestro favor, nos recuerda que incluso antes de 
crear el mundo, Dios ya nos amaba y nos había escogido para 
que fuéramos santos y sin culpa ante sus ojos. Nuestras vidas 
han sido redimidas y unidas a Dios por medio de Cristo, y este 
pasaje dice que esto le da un profundo gozo a Dios. Fíjate en los 
versículos 7 y 8: “Dios es tan rico en bondad y gracia que 
compró nuestra libertad con la sangre de su Hijo y perdonó 
nuestros pecados. Además, nos ha desbordado con su bondad.”



La bondad de Dios lleva a Pablo a alabarlo… a celebrarlo, y 
por eso dice: “Así que alabamos a Dios.”

El pueblo de Dios es un pueblo que celebra. La Iglesia de 
Cristo es una comunidad que celebra a través de la alabanza y 
la adoración, reconociendo el amor generoso (desbordante) y la 
bondad de Dios hacia toda la humanidad. La celebración es una 
parte esencial de la liturgia, esa rutina vivida día a día por 
quienes reconocen y recuerdan que, sin Dios y sin la bendición 
de su amor y gracia, no habría mucho que celebrar.

Preguntas para reflexionar:

1. Tómate un par de minutos para pensar en la bondad de Dios 
hacia ti. ¿Qué recuerdos o pensamientos vienen a tu mente?

2. Al contemplar cómo Dios ha desbordado su bondad sobre ti, 
¿qué sentimientos despierta eso en ti?

3. Tómate ahora mismo un par de minutos para celebrar a Dios y 
alabarlo por la gloriosa gracia que ha derramado sobre tu vida. 



Semana 1, Jueves: Lamento
Lamentaciones 3:17-20 NTV
17 Me arrebató la paz y ya no recuerdo qué es la prosperidad. 
18  Yo exclamo: «¡Mi esplendor ha desaparecido! ¡Se perdió 
todo lo que yo esperaba del Señor!». 19 Recordar mi sufrimiento 
y no tener hogar es tan amargo que no encuentro palabras.[a] 
20 Siempre tengo presente este terrible tiempo mientras me 
lamento por mi pérdida.

Todo ser humano experimenta pérdidas en distintos 
niveles. Si llevas algunos años de vida, es muy 
probable que ya hayas pasado por varias pérdidas. 

Puede ser la pérdida de un trabajo, de un sueño, de la 
esperanza, de un ser querido… ya te haces una idea. Y con la 
pérdida, viene el duelo. No solemos hablar mucho de nuestras 
pérdidas ni del proceso de duelo. Sin embargo, es importante 
que como seres humanos reconozcamos las distintas pérdidas 
que atravesamos. Si no lo hacemos, es probable que 
terminemos cargando con ese dolor el resto de nuestra vida, y 
eso afectará nuestras relaciones con Dios y con los demás… de 
formas negativas y pesadas.

Es sano llorar, lamentar, expresar el dolor y hacer duelo por 
las pérdidas que vivimos.

El pasaje que leemos hoy proviene de un libro de lamento. 
Se cree que el profeta Jeremías escribió este libro después de la 
destrucción de Jerusalén en el año 587 a.C. El templo había 
sido destruido, y eso representaba para ellos la presencia 
misma de Dios. ¿Qué haces cuando tu ciudad, tu hogar y la 
presencia tangible de Dios entre ustedes ha sido destruida por 
completo y queda en ruinas? Lamentas, lloras, gritas, y clamas a 
Dios.

El libro de Lamentaciones tiene cinco capítulos, y cada uno 
es un poema de lamento. Hasta el día de hoy, este libro se lee 
cada año en la tradición judía. A veces, uno no se da cuenta de 
que necesita lamentar hasta que alguien le invita a detenerse, 
reflexionar, y leer una poesía de lamento. Por eso es tan valioso 



contar con un ritual sano como seguidores de Cristo, 
especialmente si deseamos crecer de manera intencional en 
nuestra formación espiritual. La madurez espiritual no ocurre por 
inercia; no llegaremos a parecernos más a Cristo sin intención ni 
cuidado.

La pérdida tiene una forma muy directa de recordarnos lo 
que realmente valoramos en la vida. Nos revela qué es lo que 
de verdad consideramos significativo. Y Dios nos invita a 
lamentar con Él, a hacer duelo con Él. No es un Dios que nos da 
una palmada en la espalda diciéndonos: “¡Venga, supéralo, todo 
estará bien!”

A muchas personas les cuesta estar con alguien que está en 
duelo. En una sociedad donde todo tiene que parecer positivo, 
controlado y exitoso, a veces queremos “arreglar” a las personas 
en lugar de acompañarlas en su tristeza. Pero la vida puede ser 
muy dura, y Dios lo entiende. En muchos lugares de la Biblia, 
vemos a Dios lamentarse, afligirse e incluso llorar. Puedes estar 
seguro: Dios está contigo cuando atraviesas pérdida, duelo y 
lamento.

Preguntas para reflexionar:

1. ¿Cómo has experimentado la pérdida en tu vida?
2. ¿Qué fue útil o sanador para ti en esos momentos de 

pérdida?
3. ¿De qué manera has sentido el corazón de Dios contigo en 

medio del duelo?  



Semana 1, Viernes: Lamento
Lamentaciones 3:21-24 NTV
21 No obstante, aún me atrevo a tener esperanza cuando 
recuerdo lo siguiente: 22 ¡El fiel amor del Señor nunca se 
acaba[b]! Sus misericordias jamás terminan. 23 Grande es su 
fidelidad; sus misericordias son nuevas cada mañana. 24 Me 
digo: «El Señor es mi herencia, por lo tanto, ¡esperaré en él!».

Como no solemos lamentar muy bien, es importante 
dedicar otro día a reflexionar sobre ello. Aunque 
atravesamos pérdidas muy oscuras y difíciles en la 

vida, como cristianos también tenemos una esperanza increíble. 
A veces es muy difícil recordar esa esperanza o sentirnos 
esperanzados cuando el dolor es abrumador. Por eso es tan 
valioso vivir nuestra fe en Dios dentro de una comunidad. Seguir 
a Jesús junto a otros nos ayuda a recordar nuestra esperanza, 
incluso cuando dudamos o no la sentimos.

Cuando adoramos junto al cuerpo de Cristo, hay momentos 
en los que tal vez no tengamos ni la fuerza ni la fe para cantar y 
alabar a Dios. Pero es entonces cuando el cuerpo de Cristo 
canta por nosotros. Podemos escuchar y aún así adorar junto a 
la Iglesia, incluso cuando no podemos hacerlo nosotros mismos. 
Eso toca algo profundo en nuestro interior y puede ayudarnos a 
recordar la verdadera esperanza que tenemos en nuestro Señor 
y Salvador resucitado, Jesucristo.

Cuando mi padre estaba muriendo, pude tomarme unos días 
libres y pasar con él la última semana de su vida. El cáncer 
avanzaba rápidamente, y cada día que pasaba se debilitaba 
más. Pasaba tiempo en su habitación, ya que estaba en casa 
bajo cuidados paliativos. A veces no decía nada durante todo el 
día. Algo que tienes que saber sobre mi padre es que siempre 
fue un hombre con un plan. Muy disciplinado y organizado, por 
decirlo suavemente. Durante esa semana, cuando estaba más 
lúcido, quería repasar los “planes” que había dejado preparados. 
Recuerdo una noche en la que yo dormía en otra cama en su 



habitación, a apenas un par de metros de él, y me despertó para 
“repasar el plan.” Quería asegurarse de que yo estuviera listo 
para ponerlo en marcha en cualquier momento. Me reí por 
dentro, y al mismo tiempo me di cuenta de cuánto miedo tenía.

El día que falleció, yo estaba solo con él en su habitación. 
Era por la tarde, y no había dicho nada en todo el día. Estaba 
sentado en una silla, leyendo, cuando de pronto me llamó por mi 
nombre. Dijo: “¿Jon?” Le respondí: “Sí, papá, estoy aquí. 
¿Necesitas algo?” Entonces me dijo algo que nunca he olvidado, 
ni olvidaré jamás: “Vamos a dejar que el Señor se encargue.” Yo 
le respondí: “Sí, papá. Me parece una gran idea. Dejemos que el 
Señor se encargue.” En ese momento supe que mi padre ya no 
tenía miedo, que había rendido su vida a Jesús confiando 
plenamente en Él.

El dolor de morir demasiado pronto y la pérdida de tantos 
sueños y momentos por vivir con su familia, se vio transformado 
por la esperanza que tenía en Jesús y en lo que experimentaría 
cuando Cristo haga nuevas todas las cosas.

Preguntas para reflexionar:

1. Cuando lamentas, ¿en qué aspectos del amor fiel de Dios te 
atreverías a esperar?

2. ¿Qué significa para ti saber que sus misericordias se 
renuevan cada mañana?

3. ¿Qué implicaría para ti experimentar al Señor como tu 
herencia?  



Liturgia para la Vida Semana 2
escrita por Mark Ricalde

Semana 2, Lunes: Descanso Sabático
Exodo 20:8-11 NTV
8 »Acuérdate de guardar el día de descanso al mantenerlo 
santo. 9 Tienes seis días en la semana para hacer tu trabajo 
habitual, 10 pero el séptimo día es un día de descanso y está 
dedicado al Señor tu Dios. Ese día, ningún miembro de tu casa 
hará trabajo alguno. Esto se refiere a ti, a tus hijos e hijas, a tus 
siervos y siervas, a tus animales y también incluye a los 
extranjeros que vivan entre ustedes. 11 Pues en seis días el 
Señor hizo los cielos, la tierra, el mar, y todo lo que hay en ellos; 
pero el séptimo día descansó. Por eso el Señor bendijo el día de 
descanso y lo apartó como un día santo. 

Esta semana reflexionamos sobre el descanso. ¿Qué 
significa tener un ritmo de descanso, practicar la 
disciplina de detenernos? El pasaje de hoy, tomado de 

los Diez Mandamientos, nos recuerda cuán importante es esto: 
de las diez instrucciones principales que Dios da a su pueblo, 
dedica una específicamente al sábado. Un día de cada siete, el 
pueblo de Dios lo consagraba a Él. Lo hacían especial, dejaban 
de trabajar y recordaban que Dios es el creador de todo; 
nosotros simplemente formamos parte de su obra.

En su momento, esto fue algo totalmente nuevo y 
contracultural… y sigue siéndolo hoy. En una época en la que el 
descanso parece no tener cabida en nuestras agendas tan 
llenas, se nos reta a hacer del descanso un estilo de vida.

Lo que más me gusta del pasaje en Éxodo 20 es lo inclusivo 
que es el sábado. Nunca fue pensado solo para un grupo 
selecto. Incluye a hijos e hijas, sirvientas, extranjeros que vivían 
en la tierra, ¡e incluso a los burros! Se nos recuerda que Dios 
instituyó el sábado como un tiempo de descanso para toda su 



creación. Y cuando Dios dice “todos”, realmente quiere decir 
todos.

El descanso no se limita a un retiro personal o a una tarde de 
autocuidado con un buen libro. Es una práctica comunitaria, algo 
a lo que nos invitamos mutuamente. Así como Jesús nos invita 
cuando dice: “Venid a mí todos los que estáis cansados y 
cargados, y yo os haré descansar” (Mateo 11:28).

Preguntas para reflexionar:

1. ¿Cuál es tu ritmo personal de descanso? ¿Lo practicas de 
forma intencional o solo descansas cuando no queda más 
remedio?

2. ¿Hay formas en las que puedas hacer del descanso una 
actividad comunitaria? ¿Hay alguien en tu vida que necesite 
un compañero o compañera en esta práctica de parar?

3. Cómo puedes decirle “sí” a la invitación de Jesús de acercarte 
a Él? ¡Él quiere darte descanso hoy mismo! 



Semana 2, Martes: Descanso Prometido
Hebreos 4:1-2 NTV
1 Todavía sigue vigente la promesa que hizo Dios de entrar en 
su descanso; por lo tanto, debemos temblar de miedo ante la 
idea de que alguno de ustedes no llegue a alcanzarlo. 2 Pues 
esta buena noticia—del descanso que Dios ha preparado—se 
nos ha anunciado tanto a ellos como a nosotros, pero a ellos no 
les sirvió de nada porque no tuvieron la fe de los que 
escucharon a Dios.

Este pasaje puede resultarte familiar si estuviste con 
nosotros en la guía de estudio anterior, cuando 
exploramos las mejores promesas que se encuentran 

en Hebreos. Es una sección hermosa donde el autor nos 
recuerda que existe un descanso prometido completo que 
podemos experimentar hoy. Un descanso que está directamente 
vinculado a nuestra relación con Dios y a nuestra disposición a 
escuchar la voz de Jesús. Es una buena noticia, es evangelio, 
pero viene con una advertencia seria. El autor nos suplica que 
prestemos atención, porque al parecer es fácil perderse la 
promesa del descanso. La promesa está ahí, al alcance de 
todos, pero algunos no llegan a experimentarla.

Los hebreos que recibieron esta carta no logran encontrar 
ese descanso porque pusieron su fe en cosas incompletas. 
Celebraban que eran el pueblo santo de Dios viviendo en la 
tierra prometida de leche y miel, un lugar de descanso 
prometido. Pero al mirar a su alrededor veían conflictos, estrés, 
lucha y dolor. Estar en una tierra santa no era suficiente. 
Además, crearon toda una serie de normas adicionales para 
asegurarse de cumplir con el mandamiento del sábado que 
vimos ayer. Lo que debía ser un día de descanso se convirtió en 
un día lleno de tareas y reglas agotadoras. Si eso era todo lo 
que tenían, el autor de Hebreos advierte que estaban en riesgo 
de perderse un descanso real y completo.



Encontrar descanso puede ser algo físico, como dormir una 
siesta o tomar un baño relajante. Puede ser mental, como 
apagar el móvil y desconectarse un par de horas. La práctica de 
parar también puede ser emocional, pasando tiempo con 
personas que calman y restauran nuestro corazón. Pero el 
verdadero descanso siempre es holístico, y por eso todas estas 
opciones, por valiosas que sean, son soluciones temporales. 
Necesitamos practicarlas junto con la disciplina principal y más 
importante: escuchar a Dios como una forma de descansar. Solo 
cuando tomamos tiempo para confiar en el creador del 
descanso, podemos experimentarlo de verdad. La buena noticia 
es que podemos pasar ese tiempo con Jesús hoy mismo.

Preguntas para reflexionar:

1. Encuentra hoy o esta semana un momento para guardar el 
teléfono, buscar un lugar cómodo, asegurarte de que haya 
silencio y dedicar ese tiempo a escuchar a Dios. No hace falta 
que hables. Permite que tu mente y tu corazón se aquieten… 
y escucha.

2. ¿Cómo puedes dejar atrás las soluciones rápidas para 
escapar del ajetreo y abrazar una práctica de descanso 
completa?  



Semana 2, Miércoles: Descanso de Jubileo
Levíticos 25:1-5 NTV
1 Cuando Moisés estaba en el monte Sinaí, el Señor le dijo: 
2 «Da las siguientes instrucciones al pueblo de Israel: cuando 
hayas entrado en la tierra que te doy, la tierra misma deberá 
guardar un año de descanso ante el Señor cada siete años. 
3 Durante seis años podrás sembrar tus campos, podar tus 
viñedos y recoger tus cosechas, 4 pero durante el séptimo año 
la tierra deberá tener un año completo para descansar. Es el 
descanso del Señor. No siembres tus campos ni podes tus 
viñedos durante ese año. 5 No almacenes las cosechas que 
crezcan por sí solas ni recojas las uvas de tus vides no podadas. 
La tierra deberá tener un año completo para descansar.

Levíticos 25:8-11 NTV
8 »Además, contarás siete años de descanso, siete conjuntos 
de siete años, que suman cuarenta y nueve años en total. 
9 Entonces, en el Día del Perdón del año cincuenta,[a] haz un 
fuerte y prolongado toque del cuerno de carnero por todo el 
país. 10 Aparta este año como un año santo, un tiempo para 
proclamar libertad por toda la tierra para todos los que viven allí. 
Será un año de jubileo para ti, cuando puedes volver a la tierra 
que pertenecía a tus antepasados y regresar a tu propio clan. 
11 Este año cincuenta será de jubileo para ti. Durante ese año 
no deberás sembrar tus campos ni almacenar ninguno de los 
cultivos que crezcan por sí solos, ni recoger las uvas de tus 
vides no podadas.

Lo que encontramos en Levítico 25 son las profundas 
implicaciones del descanso al que Dios nos llama. Cada 
siete años, los israelitas debían dejar de cultivar un 

terreno para que la tierra pudiera descansar por completo. Y 
además, cada 50 años se celebraba el año del jubileo, 
marcando siete ciclos de siete años. ¡Eso equivale a ocho años 
de descanso para la tierra cada cincuenta años!

La parte práctica de mí se pregunta: ¿cómo se alimentaban 
los israelitas durante esos años? ¿La economía se ralentizaba 
cada siete años? ¿Qué hacían los agricultores durante ese año 



sabático? Pero luego recuerdo lo que nos ha enseñado la 
ciencia moderna: que la tierra es más productiva cuando 
descansa. Por eso los agricultores rotan cultivos, o siembran 
trébol en ciertas parcelas para regenerar el nitrógeno y otros 
nutrientes que el suelo necesita para estar sano. Incluso vimos 
durante los confinamientos por la pandemia cómo la pausa en el 
transporte masivo redujo la contaminación y permitió que la 
naturaleza se recuperara. El Creador sabe lo que la tierra 
necesita. Y también sabe el descanso que tú y yo necesitamos 
para poder renovarnos.

Así que toma sabáticos, vete de vacaciones, alquila un 
alojamiento para el fin de semana, o apaga todos los aparatos 
electrónicos durante un buen rato. La tierra necesita descansos 
prolongados para alcanzar su máxima productividad. Nosotros 
también necesitamos ritmos de descanso prolongado para 
convertirnos en las personas plenas, completas y llenas de 
propósito que Dios nos llama a ser.

Preguntas para reflexionar:

1. ¿Cuándo fue la última vez que tomaste un día entero para 
descansar del trabajo, de los medios digitales, de las 
distracciones o de las tareas domésticas? ¿Crees que eso te 
ayudaría?

2. ¿Cómo sería planear un retiro con tu familia o amistades? 
¡Llama a alguien y empieza a planificarlo! 



Semana 2, Jueves: Actitud de Descanso
Levíticos 25:1-5 NTV
15 Esto dice el Señor Soberano, 
    el Santo de Israel: 
«Ustedes se salvarán solo si regresan a mí 
    y descansan en mí. 
En la tranquilidad y en la confianza está su fortaleza; 
    pero no quisieron saber nada de esto.

Hasta ahora, esta semana hemos hablado del porqué 
del descanso, su origen, su frecuencia y la disciplina 
necesaria para detenernos. El texto de hoy nos 

recuerda dos verdades importantes que completan nuestra 
visión de esta práctica a la que Dios nos llama.

Primero, el llamado a volver al descanso es un llamado de 
gracia. Puede que en algún momento hayas tenido buenos 
ritmos en tu vida, pero de pronto te atrasas en el trabajo, surge 
una situación inesperada y te ves atrapado en el torbellino del 
día a día. Siempre hay algo que hacer, siempre hay alguna 
forma de entretenimiento, siempre hay algo más que pide tu 
atención. Y sin darnos cuenta, le damos espacio a todo eso y 
perdemos el ritmo de descanso. A mí me ha pasado muchas 
veces. En esos momentos, Isaías nos llama con ternura a 
volver. A recordar que cuando descansamos en Dios, somos 
salvos. Así que si ves tu agenda completamente llena, no te 
castigues por ello. Aparta un tiempo para descansar y vuelve al 
ritmo de caminar junto a Jesús. Jesús siempre nos está 
llamando a regresar, especialmente cuando nos sentimos 
agotados o cargados.

Segundo, Isaías nos da una buena guía sobre la actitud con 
la que debemos descansar: en tranquilidad y confianza. 
Tranquilidad al permitir que el tiempo se detenga, alentar la 
mente y el corazón, y dejar que el silencio reine en nuestro 
entorno. Es en estos momentos cuando podemos vislumbrar el 
llamado de Dios y su dirección, cuando el ruido de las 



preocupaciones se apaga. No es fácil, pero podemos ejercitar 
este “músculo” de la tranquilidad, de modo que el descanso se 
convierta en un hábito natural para nuestro cuerpo.

Y la confianza es clave, porque nos permite detenernos sin 
culpa. Confiamos en que Jesús nos salva, en que su obra es 
suficiente, en que si elegimos descansar, el mundo no se va a 
derrumbar. También confiamos en que Jesús cumple sus 
promesas. Que al descansar, él puede producir nuevos y 
mejores frutos en nuestra vida; que al descansar, estamos 
invirtiendo en el futuro. Pero, ¿acaso no ha sido siempre así? 
Jesús haciendo la obra y nosotros confiando en Él.

Preguntas de reflexión:

1. ¿Qué necesitas más en tu vida: tranquilidad o confianza? 
Pídele a Jesús que te dé lo que necesitas.

2. Tal vez hace tiempo que no te acercas a Jesús. ¿Por qué no 
tomas un momento hoy para hacerlo?  



Semana 2, Viernes: Detente y Escucha
Jeremias 6:16-17 NTV
16 Esto dice el Señor: «Deténganse en el cruce y miren a su 
alrededor; pregunten por el camino antiguo, el camino justo, y 
anden en él. Vayan por esa senda y encontrarán descanso para 
el alma. Pero ustedes responden: “¡No, ese no es el camino que 
queremos!”. 17 Puse centinelas sobre ustedes, que dijeron: 
“Estén atentos al sonido de alarma”. Pero ustedes respondieron: 
“¡No! ¡No prestaremos atención!”.

A l cerrar el enfoque de esta semana sobre la práctica 
del descanso, recordamos que, como en toda 
disciplina, necesitamos avanzar con plena intención. Y 

cuando lo hacemos, el descanso se convierte en algo más que 
una fuente de sanidad: se transforma en una puerta abierta para 
la comunicación. Son los momentos alejados del ajetreo los que 
realmente nos permiten reflexionar sobre nuestras acciones y 
pensamientos. Jeremías nos recuerda que debemos detenernos 
en los cruces del camino y mirar alrededor. Cada vez que 
decidimos parar, tenemos la oportunidad de observar el rumbo 
que llevamos y redescubrir “la senda antigua, buena”. 
Caminamos junto a Jesús de la misma forma en que Adán y Eva 
caminaban con Dios en el jardín.

Jeremías también nos invita a estar atentos a la alarma. 
Cuando nos damos el tiempo para detenernos y escuchar, 
confiamos en que Dios nos está dando dirección: prácticas que 
debemos dejar atrás y otras que debemos adoptar.

Así que al llegar el sábado, nuestro día de descanso, espero 
que este principio se convierta en una forma de vida. Que 
tengas momentos diarios para detenerte, mirar a tu alrededor y 
escuchar la voz de Dios. Oro para que establezcas ritmos 
semanales de descanso, no solo para ti, sino también para la 
comunidad de la que formas parte y más allá. Espero que te 
retes a ti mismo a programar retiros más largos o tiempos 
sabáticos, momentos en los que puedas desconectarte de 



verdad de las distracciones y acercarte al Dios que promete 
descanso, renovación y una vida llena de propósito.

Las preguntas de hoy son una invitación a reflexionar sobre 
cada frecuencia de descanso. Ponte metas y empieza a 
implementarlas cuanto antes. ¡No lo dejes para después!

Preguntas para reflexionar:

1. ¿Cómo puedes establecer un ritmo diario de descanso? 
¿Cómo se vería eso en tu vida?

2. ¿Cómo puedes ser más intencional con tu descanso sabático 
semanal? ¿Incluye a tu comunidad y la práctica del recuerdo?

3. Elige una fecha para un descanso o retiro prolongado. ¿Qué 
te impide comprometerte por completo?  



Liturgia para la Vida Semana 3
Escrita por Mark Ricalde

Semana 3, Lunes: Confesión y Perdón
Mateo 6:9-14 NTV
9 Ora de la siguiente manera: Padre nuestro que estás en el 
cielo, que sea siempre santo tu nombre. 10 Que tu reino venga 
pronto. Que se cumpla tu voluntad en la tierra como se cumple 
en el cielo. 11 Danos hoy el alimento que necesitamos,[b] 12 y 
perdónanos nuestros pecados, así como hemos perdonado a los 
que pecan contra nosotros. 13 No permitas que cedamos ante la 
tentación,[c] sino rescátanos del maligno.[d] 14 »Si perdonas a 
los que pecan contra ti, tu Padre celestial te perdonará a ti.

Esta semana estamos explorando los temas de la 
confesión, el arrepentimiento y el perdón. A veces 
pueden ser asuntos difíciles de tratar, pero deben 

formar parte esencial de nuestra regla de vida. Por eso, es 
bueno tomarnos un tiempo para reflexionar y desafiarnos esta 
semana.

En la oración del Padre Nuestro encontramos una petición 
hermosa a Dios: “perdona nuestras ofensas, así como nosotros 
perdonamos a los que nos ofenden.” Me gustan las traducciones 
que usan “ofensas” o “faltas” en lugar de “pecados”, porque creo 
que reflejan mejor lo que estamos llamados a hacer. Qué fácil 
es, sin querer, sobrepasar ciertos límites y causar daño a otra 
persona. Podemos invadir injustamente la libertad del otro 
simplemente por actuar desde el egoísmo. Entender la vida 
también implica saber que, tarde o temprano, alguien —
intencionadamente o no— va a sobrepasar nuestros límites y 
causar dolor. De la misma manera, nosotros también nos 
alejamos y nos metemos en caminos que nos apartan de Dios.

Por eso, nuestra oración es poder extender gracia a quienes 
nos han ofendido, y pedirle a Dios que tenga esa misma gracia 
con nosotros cada día.



Cuando hacemos de la confesión y el arrepentimiento un 
hábito en nuestra vida, nuestra capacidad de perdonar crece. 
Podemos empatizar con lo que significa estar en el error o haber 
causado daño, y entonces, desde la humildad, pedimos a Dios 
que nos perdone. Y Dios siempre lo hace. Ojalá podamos 
extender esa misma empatía a los demás, creyendo que están 
haciendo lo mejor que pueden, y esforzándonos nosotros 
también por perdonarlos.

Preguntas para reflexionar:

1. ¿Hay alguien en tu vida que recientemente haya sobrepasado 
un límite contigo? ¿Puedes encontrar en tu corazón la 
disposición para perdonarle?

2. ¿Hay algo que pesa o permanece escondido en tu corazón y 
que necesitas confesarle a Jesús? ¡Habla con Él con 
sinceridad hoy! 



Semana 3, Martes: Confesión
1 Juan 1:5-10 NTV
5 Este es el mensaje que oímos de Jesús[c] y que ahora les 
declaramos a ustedes: Dios es luz y en él no hay nada de 
oscuridad. 6 Por lo tanto, mentimos si afirmamos que tenemos 
comunión con Dios pero seguimos viviendo en oscuridad 
espiritual; no estamos practicando la verdad. 7 Si vivimos en la 
luz, así como Dios está en la luz, entonces tenemos comunión 
unos con otros, y la sangre de Jesús, su Hijo, nos limpia de todo 
pecado. 8 Si afirmamos que no tenemos pecado, lo único que 
hacemos es engañarnos a nosotros mismos y no vivimos en la 
verdad; 9 pero si confesamos nuestros pecados a Dios, él es fiel 
y justo para perdonarnos nuestros pecados y limpiarnos de toda 
maldad. 10 Si afirmamos que no hemos pecado, llamamos a 
Dios mentiroso y demostramos que no hay lugar para su palabra 
en nuestro corazón.

A  menudo, cuando pensamos en la justicia, la 
asociamos con corregir lo que está mal y exigir que 
quienes han hecho daño paguen por ello. Y eso, en 

muchos casos, es importante. Pero cuando miro mi propia vida, 
me doy cuenta de que no hay forma de que pueda reparar todos 
los errores que he cometido. Por eso este pasaje me llena de 
esperanza: porque Dios es fiel y justo, pero lo es a su manera. 
La justicia de Dios implica perdonar nuestros pecados y limpiar 
nuestro corazón. Dios trae sanidad y un nuevo comienzo. No 
tengo que pagar el precio final por la forma en que el pecado ha 
operado en mi vida; la sangre de Jesús ya lo pagó por mí.

El primer —y único— paso para experimentar este regalo del 
perdón es sacar a la luz nuestro pecado. Eso es la confesión. 
Declarar con fe que queremos vivir en la luz y poner nuestras 
faltas al descubierto. Cuando somos honestos con nosotros 
mismos, cuando caminamos con Jesús sin esconderle nada, la 
oscuridad en nosotros empieza a desvanecerse. Porque Jesús, 
que es luz, expulsa toda tiniebla. La confesión es una práctica 
sagrada. Presentamos nuestras fallas ante Dios, le pedimos que 



sea luz en nuestra vida, y Dios —que es fiel y justo— nos 
perdona y nos purifica.

Muchas veces paso por la vida tan deprisa que no me doy 
tiempo para reflexionar sobre mis intenciones y acciones del día. 
Por eso, estoy tratando de establecer un ritmo de confesión en 
mi vida. ¿Qué pasaría si cada día revisara mi jornada con 
Jesús? ¿Si le confesara los momentos en que actué con 
egoísmo, en los que herí a otros, y reflexionara sobre mis 
actitudes? Jesús nos invita justamente a eso, y nos promete su 
compañía: caminar con nosotros por la vida con luz, verdad y 
amor.

Preguntas para reflexionar:

1. ¿Cómo sería hacer de la confesión un hábito diario? ¿Qué 
crees que cambiaría si lo intentaras?

2. ¿Sueles guardar tus errores en la oscuridad? ¿Te da 
vergüenza que los demás sepan que has fallado? Enfréntate 
a eso hoy y lleva tus confesiones a Jesús. 



Semana 3, Miércoles: Proceso y Paciencia
Salmos 32:1-5 NTV
1 ¡Oh, qué alegría para aquellos a quienes se les perdona la 
desobediencia, a quienes se les cubre su pecado! 2 Sí, ¡qué 
alegría para aquellos a quienes el Señor les borró la culpa[b] de 
su cuenta, os que llevan una vida de total transparencia 
3 Mientras me negué a confesar mi pecado, mi cuerpo se 
consumió, y gemía todo el día. 4 Día y noche tu mano de 
disciplina pesaba sobre mí; mi fuerza se evaporó como agua al 
calor del verano. Interludio 5  Finalmente te confesé todos mis 
pecados y ya no intenté ocultar mi culpa. Me dije: «Le confesaré 
mis rebeliones al Señor», ¡y tú me perdonaste! Toda mi culpa 
desapareció.

La oración del salmista de hoy revela la lucha que 
conlleva el proceso de confesión y arrepentimiento. No 
siempre es fácil decir: “Jesús, esto es lo que he hecho, 

y es terrible” o “no soy tan buena persona como pensaba”. Y 
aún más difícil es acercarse a la comunidad y decir: “¿Puedo ser 
honesto? Te he estado haciendo daño y lo siento”. Pero, aun 
así, debemos hacerlo. Vivir aferrados al pecado y los secretos, 
al resentimiento y al orgullo, es una receta para que nuestro 
cuerpo y alma se vayan desgastando. Nadie quiere vivir 
escondido bajo la culpa, sintiéndose cargado o con esa 
sensación de que, como dice el salmista, “se nos va la fuerza”.

Es fácil decir “solo confiesa y todo se arregla”, pero sería un 
error simplificarlo así, porque el texto también nos muestra las 
emociones profundas que hay detrás de la confesión. Aunque 
confesar puede ocurrir en un momento, el perdón es un proceso 
lento. La sanidad requiere tiempo. La disciplina también. Y 
especialmente en nuestras relaciones humanas, la confesión y 
el perdón son procesos que requieren paciencia, escucha y 
tiempo. Espero que esta realidad te dé ánimo, porque incluso las 
relaciones rotas a tu alrededor tienen esperanza de 
restauración, aunque es un camino que no se puede forzar. Lo 
único que podemos hacer hoy es confesar, arrepentirnos y tratar 



de caminar en la luz. Y mañana nos levantamos… y volvemos a 
hacerlo.

Preguntas para reflexionar:

1. ¿Tienes la costumbre de decir “lo siento” esperando que todo 
se arregle de inmediato? ¿Cómo podemos recordarnos que la 
sanación lleva tiempo?

2. ¿Hay alguien en tu vida que te ha herido tanto que te cuesta 
perdonarlo? ¿Te cambia la perspectiva saber que puedes 
perdonarle y aun así tener heridas que necesitan sanar?  



Semana 3, Jueves: Perdón Valiente
Hebreos 4:14-16 NTV
14 Por lo tanto, ya que tenemos un gran Sumo Sacerdote que 
entró en el cielo, Jesús el Hijo de Dios, aferrémonos a lo que 
creemos. 15 Nuestro Sumo Sacerdote comprende nuestras 
debilidades, porque enfrentó todas y cada una de las pruebas 
que enfrentamos nosotros, sin embargo, él nunca pecó. 16 Así 
que acerquémonos con toda confianza al trono de la gracia de 
nuestro Dios. Allí recibiremos su misericordia y encontraremos la 
gracia que nos ayudará cuando más la necesitemos.

La instrucción es clara. Hoy, el texto de Hebreos nos 
llama a movernos con la valentía y firmeza que se nos 
ha encomendado. Entendemos que la humanidad vive 

en un estado de fragilidad; siempre habrá motivos para confesar 
y perdonar. El pecado parece reinar en un ciclo sin fin. Y, sin 
embargo, tenemos una hermosa promesa: Jesús, que 
comprende nuestras debilidades, tiene abundancia de 
misericordia y gracia para ofrecernos, justo cuando más lo 
necesitamos.

A medida que envejecemos, la necesidad de confesar y 
perdonar se vuelve más evidente, y por eso es necesario hacer 
de ello un hábito. Porque cuando lo hacemos, la gracia reina por 
encima del pecado, y la misericordia, sobre la ofensa.

El arzobispo Desmond Tutu escribió mucho sobre el perdón. 
Aquí tienes una de sus citas más conocidas:

“El perdón es la única manera de sanar y liberarnos del 
pasado. Sin perdón, seguimos atados a la persona que nos hizo 
daño. Permanecemos encadenados por la amargura, unidos a 
ella, atrapados. Hasta que podamos perdonar a quien nos hirió, 
esa persona seguirá teniendo las llaves de nuestra felicidad; 
será nuestro carcelero. Cuando perdonamos, recuperamos el 
control sobre nuestro destino y nuestras emociones. Nos 
convertimos en nuestros propios liberadores.”



Cuando perdonamos, estamos eligiendo quién reina en 
nuestra vida. Elegimos liberarnos del dolor y del daño que 
alguien nos causó. Dejamos de permitir que esa persona tenga 
poder sobre nuestro futuro, y avanzamos hacia la sanación. Eso 
no significa que la relación se repare de inmediato —o que se 
repare en absoluto—, pero sí significa que podemos empezar a 
sanar. Así que cuando perdonamos a otros, es un acto valiente 
de gracia, tanto hacia ellos como hacia nosotros mismos.

También es un acto valiente acercarse a Jesús con un 
corazón arrepentido. Pero Dios nos invita precisamente a eso. 
Porque Él se dedica a liberarnos de la culpa, a darnos gracia 
cuando más lo necesitamos, y a iniciar con nosotros un proceso 
de sanidad. Nuestra propia sanación interior lleva tiempo, pero 
la práctica de confesar y caminar en la luz nos acompaña cada 
día.

Preguntas para reflexionar:

1. ¿A quién necesitas perdonar y aún no lo has hecho? Sé 
valiente y perdónale. Libérate de las cadenas de la amargura 
y el resentimiento.

2. ¿Qué sientes al saber que Jesús comprende tu debilidad? Sé 
completamente transparente en tu tiempo con Él. Tiene más 
que suficiente misericordia para ti. 



Semana 3, Viernes: Perdón y Resurrección
2 Timoteo 2:8-11 NTV
8 Siempre recuerda que Jesucristo, descendiente del rey David, 
fue levantado de los muertos; esta es la Buena Noticia que yo 
predico. 9 Debido a que predico esta Buena Noticia, sufro y 
estoy encadenado como un criminal; pero la palabra de Dios no 
puede ser encadenada. 10 Por eso estoy dispuesto a soportar 
cualquier cosa si esta traerá salvación y gloria eterna en Cristo 
Jesús a los que Dios ha elegido. 11 La siguiente declaración es 
digna de confianza: Si morimos con él, también viviremos con él.

Esta semana ha sido todo un reto. Incorporar la práctica 
de la confesión en nuestra vida no es fácil. Perdonar a 
otros requiere valor. Intentar lidiar con el desorden y el 

dolor que dejan las ofensas puede sentirse como un sufrimiento 
agotador. Pero la promesa de hoy nos recuerda que el perdón 
vive en el mismo terreno que la resurrección. Perdonamos con 
la esperanza de que la nueva vida transformadora que 
experimentamos se convierta en Buenas Noticias dentro de 
nuestras amistades. Somos transparentes y abiertos en nuestro 
tiempo con Jesús porque creemos que eso nos conduce a una 
vida nueva en Él.

Cuando estaba en el instituto, recuerdo haber participado en 
un servicio de adoración juvenil increíble durante el campestre. 
Los adultos estaban en un edificio al otro lado del campo, y al 
parecer nuestro culto les sonaba a ruido. Uno de los líderes de 
la iglesia (todos sabíamos quién era) entró con paso decidido al 
edificio de jóvenes, se acercó a la mesa de sonido y empezó a 
bajar todos los controles con desesperación. Nos dimos la vuelta 
y vimos al líder, de pie en su traje, claramente molesto. Así que 
hicimos lo que cualquier grupo de jóvenes haría: le 
abucheamos. Con razón sentíamos que nuestra forma de adorar 
era auténtica, honesta y correcta. Recuerdo pensar: “Quizás 
esta no sea mi iglesia”.

A la mañana siguiente, mientras mis amigos y yo llenábamos 
la carpa juvenil para el culto matutino, ahí estaba el líder, al 



frente del espacio. De pie, algo incómodo con su traje puesto, 
esperando a que llegáramos. Lo que hizo después nos 
sorprendió por completo. Empezó diciendo: “Lo siento…” y se 
puso a llorar. Se disculpó por sus acciones y nos contó que no 
había podido dormir, dándole vueltas al daño que había 
causado. Nos pidió perdón, y nos dijo que, aunque la noche 
anterior no lo demostrara, creía de corazón que la juventud es el 
futuro de la iglesia. Se quedó con nosotros durante todo el 
servicio juvenil. Al final, se colocó en la puerta y dio la mano a 
cada uno de nosotros diciendo: “Lo siento mucho, perdóname, la 
iglesia os necesita.” Recuerdo pensar: “Esta sí es mi iglesia”.

La confesión y el perdón tienen poder. Son la esencia misma 
del evangelio, la buena noticia de que Jesús murió para 
ofrecernos perdón y misericordia. Hagamos de esto un hábito en 
nuestro día a día. La vida nueva vendrá después. 



Liturgia para la Vida Semana 4
Escrita por Jon Ciccarelli

Semana 4, Lunes: Oración
Lucas 18:9-14 NTV
9 Luego Jesús contó la siguiente historia a algunos que tenían 
mucha confianza en su propia rectitud y despreciaban a los 
demás: 10 «Dos hombres fueron al templo a orar. Uno era 
fariseo, y el otro era un despreciado cobrador de impuestos. 
11 El fariseo, de pie, apartado de los demás, hizo la siguiente 
oración:[b] “Te agradezco, Dios, que no soy como otros: 
tramposos, pecadores, adúlteros. ¡Para nada soy como ese 
cobrador de impuestos! 12 Ayuno dos veces a la semana y te 
doy el diezmo de mis ingresos”. 13 »En cambio, el cobrador de 
impuestos se quedó a la distancia y ni siquiera se atrevía a 
levantar la mirada al cielo mientras oraba, sino que golpeó su 
pecho en señal de dolor mientras decía: “Oh Dios, ten 
compasión de mí, porque soy un pecador”. 14 Les digo que fue 
este pecador—y no el fariseo—quien regresó a su casa 
justificado delante de Dios. Pues los que se exaltan a sí mismos 
serán humillados, y los que se humillan serán exaltados».

Oración. ¿Cómo funciona la oración? ¿Por qué se 
supone que debemos orar? ¿Dios realmente nos 
escucha? Estas son solo algunas de las preguntas 

que me han hecho como pastor. Parece que, sin importar la 
edad o cuánto tiempo alguien haya sido cristiano, estas 
preguntas y otras parecidas siguen apareciendo. La oración, el 
ayuno y la generosidad son tres prácticas espirituales que Jesús 
trató con frecuencia en su ministerio. De hecho, Lucas 18:1 nos 
dice claramente por qué Jesús contó esta historia. Lucas 
escribe: “Jesús les contó a sus discípulos una parábola para 
enseñarles que debían orar siempre, sin desanimarse.”

El pasaje que leemos hoy es una de esas historias. Jesús la 
cuenta para animarnos a no rendirnos en la oración. Quiere que 
entendamos cuán importante es la oración para nuestra relación 
y conexión con Él. Nos invita a perseverar, a no dejar de orar 



nunca. En esta historia sobre el fariseo y el cobrador de 
impuestos despreciado, vemos que lo que más le importa a Dios 
en la oración es que seamos auténticos—que hablemos con 
sinceridad, tanto con Él como con nosotros mismos. Y eso me 
encanta de Dios. No quiere que actuemos ni que aparentemos 
algo que no somos.

Dios desea tener con nosotros una relación genuina, sincera 
y transparente, lo que también implica tener conversaciones 
reales con Él.

Eso significa que podemos hablarle en cualquier momento y 
en cualquier estado emocional. Podemos comunicarnos con 
Dios cuando estamos enfadados, tristes, alegres, con miedo, 
heridos, frustrados, celebrando, confesando… lo que sea. Él 
puede con todo. Y lo mejor: le encanta escuchar tu voz. Eres su 
hijo amado, una creación valiosa hecha a su imagen. Nunca 
necesitas tener todo en orden antes de hablar con Dios. 
Recuerda: te ama, y no existe una oración “mala” o “incorrecta”, 
porque siempre estará dispuesto a escucharte.

Preguntas para reflexionar:

1. ¿Cómo ha sido hasta ahora tu experiencia con Dios a través 
de la oración en tu relación con Él?

2. ¿Crees que puedes hablar con Dios de cualquier tema, sin 
importar cuál sea? ¿Por qué sí o por qué no?

3. Ya que la oración es una conversación con Dios, ¿qué opinas 
de a veces quedarte en silencio, aquietarte y simplemente 
escucharle?  



Semana 4, Martes: Ayuno
Mateo 6:16-18 NTV
16 »Cuando ayunes, que no sea evidente, porque así hacen los 
hipócritas; pues tratan de tener una apariencia miserable y 
andan desarreglados para que la gente los admire por sus 
ayunos. Les digo la verdad, no recibirán otra recompensa más 
que esa. 17 Pero tú, cuando ayunes, péinate[a] y lávate la cara. 
18 Así, nadie se dará cuenta de que estás ayunando, excepto tu 
Padre, quien sabe lo que haces en privado; y tu Padre, quien 
todo lo ve, te recompensará.

R ecuerdo que una mañana, cuando era niño, me 
desperté y fui a la cocina para desayunar. Era sábado, 
y mi madre solía preparar algo especial ese día, ya que 

celebrábamos el sábado y asistíamos a la iglesia. Pero al llegar 
a la mesa, noté que no estaban los alimentos habituales. Le 
pregunté a mi madre qué había pasado. Entonces me explicó 
que ese día no íbamos a comer, o al menos no tanto como de 
costumbre. Yo no entendía nada. ¿Cómo que no íbamos a 
comer? No tenía ningún sentido para mí. Luego me explicó que 
íbamos a ayunar, y que toda la iglesia también lo haría ese día. 
Ayunar, dijo, es dejar de lado algo como un sacrificio para Dios. 
Como niño, esa idea del ayuno y del sacrificio no me interesaba 
en absoluto. Al recordar esta experiencia de mi infancia, me 
gustaría decir que conservo alguna gran verdad espiritual y 
profunda que mi madre me transmitió como legado para la 
siguiente generación de los Ciccarelli. Pero no. Lo único que 
recuerdo es: “Hoy no vamos a comer.”

Si estudias el ayuno en la Biblia, verás que aparece con 
bastante frecuencia. El pueblo de Dios en el Antiguo Testamento 
ayunaba con regularidad, especialmente en tiempos de luto o 
cuando buscaban la guía de Dios. Jesús también ayunó. 
Después de su bautismo, el Espíritu lo llevó al desierto, donde 
ayunó durante cuarenta días. También ayunó y oró la noche 
antes de llamar a sus discípulos. En el libro de los Hechos, 
leemos que mientras los apóstoles estaban en adoración y 



ayuno, el Espíritu Santo les habló y les pidió que apartaran a 
Bernabé y a Pablo para la obra que Dios les tenía preparada.

Algo que aprendí de un mentor hace años es que la clave del 
ayuno no está en enfocarse en lo que dejamos, sino en lo que 
ganamos. La verdadera esencia del ayuno es el banquete: 
banquete con Dios y con Su Palabra. El ayuno es una práctica 
espiritual que tiene como objetivo fortalecer nuestra relación con 
Dios. A veces, el ayuno puede sentirse como un amo exigente y 
nosotros como sus esclavos, pero en realidad es una 
herramienta que nos sirve para acercarnos más a Dios. El ayuno 
crea espacio para redirigir nuestra atención hacia Él y dedicarle 
más de nuestro enfoque.

Así que, si estamos ayunando de comida, podemos usar el 
hambre como recordatorio para alimentarnos de un versículo 
bíblico, porque como dijo Jesús, el ser humano no vive solo de 
pan, sino de toda palabra que sale de la boca de Dios. O si 
estamos ayunando de medios digitales, cada vez que sintamos 
la necesidad de ver un vídeo o escuchar algo, podemos usar 
ese impulso como una invitación a buscar a Dios durante el día.

Y es muy importante recordar que no ayunamos para 
ganarnos el amor de Dios. No hay nada que podamos hacer 
para que Dios nos ame más de lo que ya lo hace. Su amor por 
nosotros no cambia. Nos ama, ayunemos o no.

Preguntas para reflexionar:

1. ¿Cuál ha sido tu experiencia con el ayuno? ¿Lo has probado 
alguna vez? Si no, ¿crees que lo harías en el futuro?

2. ¿Cómo crees que fue para Jesús ayunar durante 40 días? 
¿Qué efecto piensas que tuvo en Él?

3. ¿Qué opinas de la idea de que ayunar no es solo dejar algo, 
sino más bien banquetear con Dios?  



Semana 4, Miércoles: Aislamiento
Lucas 5:15-16 NTV
15 Sin embargo, a pesar de las instrucciones de Jesús, la 
noticia de su poder corrió aún más, y grandes multitudes 
llegaron para escucharlo predicar y ser sanados de sus 
enfermedades. 16 Así que Jesús muchas veces se alejaba al 
desierto para orar.

Marcos 1:35 NTV
35 A la mañana siguiente, antes del amanecer, Jesús se levantó 
y fue a un lugar aislado para orar.

Juan 12:36 NTV
36 Pongan su confianza en la luz mientras aún haya tiempo; 
entonces se convertirán en hijos de la luz.
Después de decir esas cosas, Jesús salió y desapareció de la 
vista de ellos.

Los pasajes de hoy nos muestran lo disciplinado que era 
Jesús con respecto a su tiempo con su Padre celestial. 
En un momento de su vida y ministerio, Jesús dijo que 

Él y su Padre estaban tan unidos y trabajaban tan 
estrechamente, que no decía nada que no oyera decir a su 
Padre ni hacía nada que no lo viera hacer a Él. Esa es una 
relación muy cercana. Una noche, mientras oraba con su Padre, 
Jesús oró por nosotros. Oró para que tuviéramos con Él la 
misma relación que Él tenía con el Padre. Y, por medio de su 
Espíritu, eso es posible. Podemos crecer profundamente en 
nuestra relación con Dios si realmente lo deseamos. Pero 
requiere intención y una decisión firme de que no sea solo un 
deseo, sino una prioridad real. La soledad, ese tiempo a solas 
con Dios, es esencial para experimentar la vida para la que 
fuimos creados. Fuimos creados para la relación. Una relación 
muy personal e íntima. Dios no nos creó con la intención de no 
conocernos ni de vivir separados de nosotros.

Una buena relación requiere tener una visión clara del valor 
de esa relación, de que es algo que realmente quiero y valoro. 



Luego, requiere ser intencional. La pregunta es: ¿cómo voy a 
ser intencional? Ahí es donde entra en juego el “cómo”. ¿Qué 
acciones tomaré porque tengo esta visión y esta intención? Para 
que una buena relación se vuelva una realidad, siempre se 
necesita tiempo: tiempo compartido, tiempo dedicado al otro, 
tiempo para hablar y escuchar con atención, sin distracciones.

Eso era exactamente lo que Jesús tenía con su Padre: 
tiempo juntos, conversando y escuchando sin distracciones. 
Para Jesús, su relación con el Padre era tan importante que 
“solía retirarse a lugares solitarios” (lugares desiertos, 
apartados). Se levantaba temprano y se iba “a un lugar aislado” 
donde podía concentrarse completamente en su Padre.

Está claro que Jesús practicaba el hábito de la soledad. Y 
cuando seguimos a Jesús, cuando vivimos sentados a sus pies 
como discípulos y aprendices, también caminamos con Él hacia 
esos lugares solitarios—y lo hacemos con frecuencia, como Él lo 
hizo y lo sigue haciendo. No es que nos quedemos ahí para 
siempre, sino que volvemos a esos lugares una y otra vez, 
porque Jesús mismo nos invita a acompañarlo. Luego, seguimos 
su ejemplo al salir de esos espacios de soledad y regresar al 
mundo, permitiendo que todo lo que Él nos ha dado en esos 
momentos desborde y toque la vida de quienes nos rodean: en 
casa, en el trabajo, en el colegio o incluso con desconocidos que 
encontramos por el camino.

Si la soledad con Dios es algo nuevo para ti, te animo a 
empezar poco a poco—quizás con solo 5 o 15 minutos de 
quietud, reconociendo que Dios está contigo. Habla con Él de lo 
que lleves en el corazón o en la mente, y permítete unos 
minutos de silencio para aprender a escuchar. También puedes 
incluir actividades que te gusten, como dibujar, escuchar música 
que te inspire a enfocarte en Dios, o hacer algo físico como 
caminar, correr o estirarte. Que sea una experiencia de 
aprendizaje, y recuerda que lo importante es avanzar, no hacerlo 
perfecto.



Preguntas para reflexionar:

1. ¿La soledad con Dios es algo que ya practicas? Si es así, 
¿cómo ha evolucionado con el tiempo? Si no, ¿qué piensas al 
respecto? ¿Te gustaría intentarlo?

2. Usando tu imaginación, ¿cómo te imaginas los momentos de 
soledad que Jesús pasaba con su Padre? ¿Cómo crees que 
eran sus conversaciones? ¿Qué emociones piensas que 
compartían?

3. Ya que cada persona tiene su propio ritmo—algunos somos 
más de mañanas, otros de noches, y otros de media tarde—
¿en qué momento del día crees que te va mejor para pasar 
un rato a solas con Dios?  



Semana 4, Jueves: Silencio
Salmos 62:1-2 NTV
1 Espero en silencio delante de Dios, 
    porque de él proviene mi victoria. 2 Solo él es mi roca y mi 
salvación, mi fortaleza donde jamás seré sacudido.

Salmos 62:5-7
5 Que todo mi ser espere en silencio delante de Dios, porque en 
él está mi esperanza. 6 Solo él es mi roca y mi salvación, mi 
fortaleza donde no seré sacudido. 7 Mi victoria y mi honor 
provienen solamente de Dios; él es mi refugio, una roca donde 
ningún enemigo puede alcanzarme.

Creo que nos hemos acostumbrado al ruido. Nos cuesta 
incluso imaginar espacios en nuestras vidas donde no 
haya ruido. A veces me gusta practicar un ejercicio de 

atención plena que consiste simplemente en escuchar. Intento 
notar cuántas cosas puedo oír en ese momento. Es 
impresionante darse cuenta de la cantidad de sonidos que nos 
rodean constantemente. Hay tantos ruidos ocurriendo al mismo 
tiempo que ni siquiera somos conscientes de ellos. Te invito, 
ahora mismo, a detenerte y escuchar. Fíjate en cuántos sonidos 
diferentes puedes identificar en este instante. Intenta contarlos y 
reconocer de dónde vienen. A mí me gusta sentarme en el patio 
de mi casa y hacer esto de vez en cuando. Es bastante 
revelador. A menudo puedo escuchar varios tipos de pájaros 
cantando, el sonido de los coches pasando cerca, el rumor 
lejano de la autopista, el viento, mis perros jadeando, vecinos 
conversando… y un sinfín de sonidos posibles en cualquier día.

Mi punto es que vivimos prácticamente sumergidos en 
sonido.

Si queremos vivir con menos prisa y sentirnos menos 
agobiados, es importante practicar momentos de silencio. 
Tiempos en los que presionamos “pausa” en nuestras vidas y 
apagamos el ruido de forma intencional. El silencio muchas 
veces va de la mano con la soledad, aunque no siempre tiene 



por qué ser así. Me encanta una letra de una canción de 
Switchfoot que se llama “Adding to the Noise”. En un momento, 
dicen: “Si estamos sumando al ruido, apaga esta canción.” Me 
parece genial.

Cuando creamos espacio para el silencio, podemos escuchar 
nuestro corazón y prestar atención a lo que sentimos. Podemos 
reflexionar sobre nuestros pensamientos, o simplemente darle 
un descanso a la mente de tanto procesar e intentar resolver 
cosas.

Otra cosa que el silencio nos ayuda a recordar es que 
nuestra identidad no se define por lo que otros dicen que somos 
o deberíamos ser. Eso es precisamente lo que transmite el 
salmista en el pasaje de hoy. Al esperar en silencio delante de 
Dios, reconoce que solo Dios es su roca, su salvación y su 
refugio seguro. Recuerda que su esperanza debe estar puesta 
únicamente en Él. La honra y el valor que anhela vienen de 
Dios, y solo de Él. También me encanta ese versículo del Salmo 
que dice: “Quédate quieto, y reconoce que yo soy Dios.” La 
versión The Message lo traduce así: “¡Sal del tráfico! Mírame 
con calma y con cariño: soy tu Dios soberano, por encima de la 
política, por encima de todo.”

Preguntas para reflexionar:

1. ¿Qué opinas sobre pasar momentos de silencio con Dios? 
¿Es algo que ya practicas o algo que te ves haciendo?

2. A veces, la idea de quedarnos quietos y en silencio puede 
asustar o generar ansiedad, porque muchas veces usamos el 
ruido y la actividad como distracción para no pensar ni 
reflexionar sobre nuestras vidas. ¿Qué piensas sobre esto?

3. Si fueras a pasar unos minutos practicando el silencio con 
Dios, ¿dónde lo harías? ¿Cuánto tiempo te gustaría hacerlo? 
¿Cómo crees que se sentiría estar en silencio con Jesús?  



Semana 4, Viernes: Pausa Sagrada
Mateo 11:28-30 NTV
28 Luego dijo Jesús: «Vengan a mí todos los que están 
cansados y llevan cargas pesadas, y yo les daré descanso. 
29 Pónganse mi yugo. Déjenme enseñarles, porque yo soy 
humilde y tierno de corazón, y encontrarán descanso para el 
alma. 30 Pues mi yugo es fácil de llevar y la carga que les doy 
es liviana».

“¡Date prisa!” Solo leer esa frase ya puede ponerte 
nervioso, ¿verdad? Parece que ir con prisa se 
ha convertido en el ritmo normal de nuestras 
vidas y de la cultura en la que vivimos. Cuando 

nos detenemos o desaceleramos, sentimos que no estamos 
haciendo algo “correcto” o “productivo”. De hecho, parece casi 
anormal ir más despacio y tomarnos momentos para estar 
presentes con Dios, con nosotros mismos o con los demás. Para 
ser conscientes, en medio de un mundo que va cada vez más 
rápido, de los momentos que estamos viviendo.

Hoy hablamos de una práctica espiritual que quizás no te 
resulte familiar. Se llama statio, una palabra de origen latino que 
significa “quedarse quieto”. En la antigua Roma, se usaba 
comúnmente en contextos militares para referirse al puesto o 
turno de guardia de un soldado. Para los discípulos de Jesús 
hoy, statio significa hacer una pausa en distintos momentos del 
día para ser conscientes de la presencia de Dios y de su acción 
a nuestro alrededor. Es una práctica simple, pero poderosa, que 
nos ayuda a conectar con Dios a lo largo del día. Nos permite 
crear un margen, un espacio entre las distintas actividades.

Por ejemplo, puede ser llegar unos minutos antes a una 
reunión, clase o cita, tomar un par de respiraciones profundas y 
pedirle a Jesús que te ayude a estar atento a lo que Él está 
haciendo en ese lugar. También puede ser tomar un momento 
antes de irte a dormir para reflexionar sobre tu día y pedirle al 
Espíritu Santo que te muestre dónde experimentaste su 



presencia, tanto en tu vida como en las personas con las que 
estuviste. Incluso puedes aprovechar esos momentos en los que 
no te queda más remedio que esperar—en un atasco, haciendo 
fila en el supermercado o esperando en una oficina pública—
como oportunidades para practicar esta pausa sagrada, respirar 
profundamente y buscar la presencia de Dios en medio de la 
espera.

Este tipo de ritmo es el que Jesús nos invita a compartir con 
Él cuando nos ofrece su yugo. Al decidir vivir unidos a Él, su 
yugo se convierte en un camino de aprendizaje sobre cómo vivir 
sin tanta prisa. Si lees los evangelios, ¿alguna vez ves a Jesús 
apurado? No. Eso no está allí. Jesús tenía muchas cosas que 
hacer, sí, pero nunca iba con prisas. Como aprendices suyos, 
estamos siendo entrenados para vivir una vida profundamente 
hermosa y llena de asombro, precisamente porque se vive con 
Él. Al caminar a su lado bajo su yugo, caminamos al ritmo de la 
gracia, del amor, de la misericordia y de la compasión.

Me encanta cómo lo traduce The Message en el texto de hoy. 
Te lo dejo para que lo disfrutes, lo medites con Jesús y 
consideres cómo podrías integrar la práctica del statio en tu vida 
diaria:

“¿Estás cansado? ¿Agotado? ¿Quemado por la religión? Ven 
a mí. Ven conmigo y recuperarás tu vida. Te mostraré cómo 
descansar de verdad. Camina conmigo y trabaja conmigo; 
observa cómo lo hago. Aprende los ritmos no forzados de la 
gracia. No pondré sobre ti nada pesado ni mal ajustado. 
Acompáñame y aprenderás a vivir libre y liviano.”

Preguntas para reflexionar:

1. Habías oído hablar del statio antes de hoy? Si no, ¿qué te 
parece esta práctica? Si sí, ¿cómo la has puesto en práctica y 
qué momentos recuerdas como especialmente significativos?

2. Tómate un momento para reflexionar sobre el ritmo diario de 
tu vida. ¿A qué velocidad sueles vivir? ¿Cómo podrías 
practicar statio para darte el regalo de una pausa que te 



recuerde que eres un ser humano creado a imagen de Dios, y 
no solo alguien que “hace cosas”?

3. Imagina que caminas con Jesús, uno al lado del otro. ¿A qué 
velocidad vais? Ahora visualiza durante un par de minutos 
cómo sería caminar con Jesús a lo largo de tu día de hoy, 
desde la mañana hasta la noche. ¿Qué ritmo te está invitando 
a tomar con Él? ¿En qué momentos se detiene (statio) 
contigo? ¿Qué notas mientras prestas atención a Jesús a lo 
largo de este día imaginado juntos?  



Liturgia para la Vida Semana 5
Escrita por Jon Ciccarelli

Semana 5, Lunes: Agradecimiento
Colosenses 3:15-17 NTV
15 Y que la paz que viene de Cristo gobierne en sus corazones. 
Pues, como miembros de un mismo cuerpo, ustedes son 
llamados a vivir en paz. Y sean siempre agradecidos.16 Que el 
mensaje de Cristo, con toda su riqueza, llene sus vidas. 
Enséñense y aconséjense unos a otros con toda la sabiduría 
que él da. Canten salmos e himnos y canciones espirituales a 
Dios con un corazón agradecido. 17 Y todo lo que hagan o 
digan, háganlo como representantes del Señor Jesús y den 
gracias a Dios Padre por medio de él.

Este pasaje es uno de mis favoritos de toda la Escritura. 
De hecho, me gusta leerlo completo desde el versículo 
1 hasta el 17. Quiero animarte a que hoy tomes un 

momento para leer todo lo que lleva a los tres versículos en los 
que vamos a profundizar hoy, porque lo anterior da contexto y 
sentido a lo que vamos a “saborear” con calma. A estos tres 
versículos me gusta llamarlos el tríptico de la gratitud. Un tríptico 
es una obra de arte compuesta por tres paneles distintos. Se 
originaron en las iglesias durante la Edad Media y solían 
pintarse sobre tablas de madera. Estos trípticos representaban 
historias bíblicas que invitaban a las personas a acercarse a 
Dios en oración. Te invito a que te acerques a este pasaje como 
lo harías con una obra de arte, pintada y expresada en tres 
paneles, como un tríptico.

Fíjate en el primer “panel”. Quédate un momento ahí, como 
harías frente a un cuadro en un museo: sin prisa, con la luz 
perfecta y sin más distracciones que el panel que tienes al lado. 
¿Cómo está reinando la paz de Cristo en tu corazón? ¿Cómo 
imaginas que el cuerpo de Cristo es llamado a vivir en paz? 
¿Cómo se despierta en ti un sentimiento de gratitud?



Ahora observa el segundo “panel”. Sigues en ese museo 
interior, y te detienes frente al panel central del tríptico. ¿Qué 
notas en la forma en que el mensaje de Cristo habita en medio 
del cuerpo de Cristo, tal como se expresa en el versículo 16? 
¿Qué despierta eso en tu corazón y en el corazón del pueblo de 
Dios? ¿Cómo nace ahí la gratitud?

Y ahora pasamos al tercer panel, el versículo 17. Quédate un 
poco más. Mira con los ojos del corazón y de la mente. ¿Qué 
significa para ti hacer y vivir en el nombre del Señor Jesús, 
dando gracias a Dios Padre por medio de Él?

Las palabras que se usan en los versículos 15 y 17 para 
“agradecido” y “dar gracias” vienen del griego εὐχάριστος, de 
donde proviene también la palabra eucaristía, otro nombre para 
la Cena del Señor, comúnmente llamada comunión. Esta es la 
comida que Jesús instituyó la noche en que fue traicionado, e 
invitó a todos sus discípulos a compartirla en memoria de Él. Así 
que, el centro de nuestra vida comunitaria como discípulos de 
Jesús gira en torno a una mesa de agradecimiento.

Además, la palabra que se traduce como “gratitud” en el 
Nuevo Testamento griego es la misma que “gracia”. Cuando 
reconocemos todo lo que Dios nos ha dado gratuitamente en 
Jesucristo —para nuestra vida y salvación— la gratitud nace 
como una actitud natural del corazón.

Preguntas para reflexionar:
1. ¿Qué fue lo que más te llamó la atención mientras 

“contemplabas” este tríptico?
2. ¿Hay algo en lo que Jesús te está invitando a detenerte, a 

descansar en su gracia, amor incondicional y favor hacia ti? 
Haz una pausa de al menos 1–2 minutos para practicar este 
ejercicio espiritual.

3. ¿Hay personas en tu vida a través de las cuales hayas 
experimentado la abundante gracia de Dios? Dedica un 
momento a pensarlo y, si es así, mándales un mensaje, 
escríbeles una nota o díselo personalmente. Cuéntales cómo 
han sido un canal de la gracia y el amor de Dios para ti. 



Semana 5, Martes: Hospitalidad
Lucas 22:17-19 NTV
17 Luego tomó en sus manos una copa de vino y le dio gracias 
a Dios por ella. Entonces dijo: «Tomen esto y repártanlo entre 
ustedes. 18 Pues no volveré a beber vino hasta que venga el 
reino de Dios». 19 Tomó un poco de pan y dio gracias a Dios 
por él. Luego lo partió en trozos, lo dio a sus discípulos y dijo: 
«Esto es mi cuerpo, el cual es entregado por ustedes. Hagan 
esto en memoria de mí».

Tómate un momento para volver a leer los versículos 
anteriores. Hazlo despacio, incluso respirando 
lentamente mientras los lees. Imagina que estás 

inhalando todo lo que el Espíritu de Dios quiere regalarte a 
través de este pasaje. Estamos retomando la reflexión de ayer 
sobre la cena que Jesús instituyó aquella noche con sus 
discípulos, cuando partió el pan y dijo: “Este es mi cuerpo, 
entregado por vosotros”, y “Esta es mi sangre, derramada por 
vosotros”. Pero hoy, quiero que pongamos el foco en la mesa.

La mesa que Cristo compartía con las personas era siempre 
una mesa de hospitalidad. Jesús se metía constantemente en 
problemas con los líderes religiosos de su época por las 
personas a las que invitaba a sentarse con Él. Su mesa era —y 
sigue siendo— una mesa de amor, compasión, inclusión, 
redención y reconciliación. Todos los que se sentaban a la mesa 
con Jesús se sentían vistos, valorados, dignos, fortalecidos y 
amados. En cambio, quienes se sentaban a la mesa con los 
líderes religiosos solían sentirse invisibles, despreciados, 
deshumanizados, dominados o rechazados.

Imagina por un momento que estás sentado a la mesa de la 
hospitalidad con Jesús. ¿Cómo te sentirías al saberte visto, 
valorado, tratado con dignidad, fortalecido y amado? Quédate 
ahí, en silencio, junto a Jesús. Recibe su presencia y todo lo que 
piensa y siente por ti. Permite que te alcance con todo lo que 
quiere expresarte como su hijo amado, como su discípulo 
querido.



Y ahora que has hecho eso… ¿cómo crees que Jesús te 
está invitando a abrir tu mesa a alguien más? ¿Quién sientes 
que necesita saber, a través de ti, que Jesús les ve, les valora y 
les ama? A través de Cristo vivo en ti.

Porque, verás, la hospitalidad en el Reino de Dios siempre se 
basa en quién Jesús está invitando.

Preguntas para reflexionar:

1. ¿Hay una mesa de hospitalidad que Jesús te está pidiendo 
que prepares? ¿Cómo podría ser? ¿Podría tratarse de una 
taza de café o té? ¿De una comida o un tentempié 
compartido?

2. ¿Cómo te está llamando el Espíritu de Cristo a vivir un 
espíritu de hospitalidad incluso sin una mesa física, en los 
espacios donde te relacionas con otros—ya sea en el trabajo, 
en la escuela, en casa o en lo cotidiano, con las personas con 
las que te cruzas mientras haces tus compras o tus tareas 
diarias?  



Semana 5, Miércoles: Secreto
Mateo 6:1, 3-4 NTV
1»¡Tengan cuidado! No hagan sus buenas acciones en público 
para que los demás los admiren, porque perderán la 
recompensa de su Padre, que está en el cielo. 3 Pero tú, cuando 
le des a alguien que pasa necesidad, que no sepa tu mano 
izquierda lo que hace tu derecha. 4 Entrega tu ayuda en privado, 
y tu Padre, quien todo lo ve, te recompensará.

La práctica espiritual del secreto es una de mis favoritas. 
Me parece muy divertida de hacer. Nos permite 
experimentar lo que Jesús enseña en el pasaje de hoy. 

Como seres humanos, parece muy fácil —y casi natural— que 
busquemos la admiración y aprobación de los demás. Si no 
tenemos cuidado, podemos pasar la vida persiguiendo esa 
“adicción” a la aprobación ajena, y eso puede impedirnos 
experimentar plenamente el amor y la aceptación que Dios ya 
nos ofrece como sus hijos amados.

La práctica espiritual del secreto nos ayuda a vivir para una 
sola audiencia: la de Dios. Nos enseña a buscar primero el 
Reino de Dios y su justicia, en lugar de las recompensas 
pasajeras asociadas con construir pequeños imperios 
personales. No lo hacemos para ganarnos la aprobación de Dios 
ni para acumular méritos. Ya tenemos su favor gracias a su 
gracia revelada en la vida, muerte y resurrección de Jesús. Lo 
practicamos porque queremos seguir creciendo en la gracia y el 
conocimiento de Jesucristo (2 Pedro 3:18).

La práctica del secreto es muy sencilla: haz algo amable por 
otra persona sin que esa persona —ni nadie más— sepa que 
fuiste tú, solo Dios. Es un secreto entre tú y Él. Nadie más tiene 
que enterarse. Esta práctica permite que Jesús nos entrene para 
depender menos de la aprobación externa, y más de su amor, 
su aceptación y su aprobación. Nos ayuda a trabajar con esa 
tendencia que tenemos a veces de tener un sentido del “yo” 



demasiado inflado. Nos ayuda a desarrollar un sentido sano de 
identidad, el que Dios nos dio y el que desea que cultivemos.

Preguntas para reflexionar:

1. ¿Cómo te imaginas participando junto a Jesús en este 
ejercicio espiritual esta semana? Habla con Él sobre ello y 
hazlo de su mano. Planea con Él.

2. ¿Crees que podrías integrar esta práctica en tu vida de forma 
regular? No solo de vez en cuando, sino como algo que 
pongas en tu calendario, quizás una vez al mes o un par de 
veces al mes.

3. Si decides practicar esta disciplina espiritual, dedica un 
tiempo después para reflexionar con Jesús sobre lo que 
viviste. Compártele tus pensamientos y emociones, y escucha 
cómo fue la experiencia para Él al hacerla contigo. 



Semana 5, Jueves: Reflexionando en el Viaje
Juan 8:31-32 NTV
31 Jesús le dijo a la gente que creyó en él: —Ustedes son 
verdaderamente mis discípulos si se mantienen fieles a mis 
enseñanzas; 32 y conocerán la verdad, y la verdad los hará 
libres.

Me encantan estas palabras de Jesús en el Evangelio 
de Juan. Jesús es muy claro al explicar qué es la 
verdad absoluta. La palabra “permanecer” en este 

pasaje es la misma que también se traduce como “habitar” o 
“permanecer unido”. Así que Jesús está diciendo: “Si 
permanecéis en mi enseñanza, si os mantenéis fieles a lo que 
os he dicho, entonces sois verdaderamente mis discípulos”. Y 
entonces conoceréis la verdad, y la verdad os hará libres.

Todos los ejercicios espirituales que hemos practicado en 
esta guía no son un fin en sí mismos. No son la meta ni el centro 
de la vida espiritual con Jesús. Son un medio que nos sirve para 
crear el espacio necesario que nos ayuda a prestarle atención. 
Nos ayudan a reenfocar nuestra mirada, a alejarnos del ritmo 
frenético y las muchas distracciones de nuestra vida para poder 
mirar a Jesús, escucharle y estar atentos a Él. Nos ayudan a 
vivir con Jesús, en lugar de simplemente vivir para Jesús. Son 
herramientas que nos permiten crecer en nuestra relación con 
Él. Y eso es lo que más le importa a Jesús: nuestra relación con 
Él. Fuimos creados para tener una relación increíblemente 
íntima con Él, una relación real y auténtica, transparente y 
vulnerable, fundada y enraizada en su amor sacrificado por 
nosotros, pase lo que pase.

Fuimos creados para permanecer, para habitar con Jesús en 
esta vida y por toda la eternidad. Por eso vino, murió y resucitó: 
para que nada se interponga entre nosotros y una vida eterna 
con Él. Y como ocurre con cualquier relación sana y genuina, 
requiere esfuerzo. Las prácticas espirituales son una forma de 
acercarnos más a esa relación con Jesús. Son caminos, medios, 



para ayudarnos a conectar con Él. Nunca vamos a terminar en 
una relación profunda con Jesús por accidente, igual que nadie 
termina en un matrimonio extraordinario simplemente 
“dejándose llevar”. Hace falta intención, constancia y disciplina.

Si soy intencional con mi relación con mi esposa, voy a 
esforzarme en practicar cosas que nos ayuden a crecer juntos: 
pasar tiempo de calidad, no solo cuando se dé la ocasión. Voy a 
planear citas con ella, para compartir la vida de forma divertida y 
personal. Voy a aprender a comunicarme mejor y a escuchar 
mejor. Estas son solo algunas cosas que fortalecen la relación y 
nos permiten experimentar un amor más profundo.

Preguntas para reflexionar:

1. Cómo ves tú los rituales —una liturgia de vida con Jesús— 
como algo esencial y que da vida a tu relación con Él?

2. ¿Qué prácticas espirituales de las que hemos explorado en 
esta serie te han ayudado a experimentar a Jesús de una 
forma más real?

3. ¿Sientes que Jesús te está invitando a probar alguna práctica 
nueva?  



Semana 5, Viernes: Conclusión
Mateo 11:27-30 NTV
27 »Mi Padre me ha confiado todo. Nadie conoce 
verdaderamente al Hijo excepto el Padre, y nadie conoce 
verdaderamente al Padre excepto el Hijo y aquellos a quienes el 
Hijo decide revelarlo». 28 Luego dijo Jesús: «Vengan a mí todos 
los que están cansados y llevan cargas pesadas, y yo les daré 
descanso. 29 Pónganse mi yugo. Déjenme enseñarles, porque 
yo soy humilde y tierno de corazón, y encontrarán descanso 
para el alma. 30 Pues mi yugo es fácil de llevar y la carga que 
les doy es liviana».

A l concluir esta serie, me gustaría que volviéramos a 
visitar un pasaje que ya vimos en la semana cuatro. 
En esa ocasión compartí contigo la traducción de The 

Message al final de la reflexión de ese día. Pero no compartí lo 
que venía justo antes de ese fragmento. Fíjate en cuál es la 
intención de Jesús: “El Padre me ha confiado todas estas cosas 
que debo decir y hacer. Esta es una operación única entre el 
Padre y el Hijo, nacida de una intimidad y conocimiento profundo 
entre ambos. Nadie conoce al Hijo como el Padre, ni al Padre 
como el Hijo. Pero no me lo guardo para mí; estoy listo para 
explicarlo línea por línea a cualquiera que quiera escuchar.”

Y como Él desea profundamente que vivamos esta 
experiencia con Él, nos invita a entrar en su yugo: “Venid a mí”, 
dice. Retírate conmigo y recuperarás tu vida. Camina conmigo y 
trabaja conmigo. Aprende los ritmos no forzados de la gracia. 
Hazme compañía y aprenderás a vivir libre y livianamente.

Todas las prácticas y rituales intencionales que hemos 
compartido en esta serie son formas de aprender de Jesús 
cómo vivir en Su ritmo de gracia y amor. Es ese ritmo, 
experimentado en su presencia, el que nos permite vivir con 
libertad, ligereza y con una satisfacción profunda, con propósito 
y sentido, algo que nadie ni nada más puede ofrecernos. Nunca 
practicamos estas disciplinas para que Jesús nos ame más o 
nos dé más favor o misericordia. Él ya nos da su gracia y 



misericordia libremente, porque nos ama. Las prácticas 
simplemente nos ayudan a permanecer con Él en su amor. 
Jesús siempre permanece con nosotros. Siempre. Vivir con una 
liturgia de vida con Jesús nos ayuda a ser más conscientes de 
su presencia constante.

Preguntas para reflexionar:

1. Recuerda que todos nuestros pastores de campus están 
disponibles y dispuestos a ayudarte a crecer en tu relación 
con Jesús, y estarán encantados de acompañarte y apoyarte 
en tu camino de permanecer en Él.

2. Si las prácticas espirituales y una liturgia para la vida son 
nuevas para ti y te gustaría explorarlas más, ¿con quién 
podrías conectar para aprender más y compartir el camino?

3. También puedes encontrar recursos y oportunidades en línea 
en crosswalkvillage.com/discipleship


	Introducción
	Liturgia para la Vida Semana 1
	Liturgia para la Vida Semana 2
	Liturgia para la Vida Semana 3
	Liturgia para la Vida Semana 4
	Liturgia para la Vida Semana 5

