
1 | P a g e  
 

  



2 | P a g e  
 

Cuvânt Înainte 
Am parcurs până acum două manuale de Teologie Sistematică, studiind doctrinele 

avansate ale credinței creștine și implicațiile lor practice. Iată-ne ajunși acum, cu 

cercetările noastre teologice modeste, la un subiect pe cât de intrigant și incitant, 

pe atât de dramatic și profund practic: studiul omului în contrast cu îngerii. 

Subiectul este intrigant și incitant deoarece, pe de o parte, îngerii sunt ființele cele 

mai frumoase și mai puternice din creație. Aparițiile și manifestările lor sunt 

evenimente supranaturale fără egal, care au fascinat omenirea din cele mai vechi 

timpuri. În același timp însă, Scriptura ne descoperă existența îngerilor căzuți, iar 

manifestările acestora sunt înfricoșătoare, distructive și pline de înșelare. 

Pe de altă parte, omul – deși creat mai prejos decât îngerii pentru o vreme – este 

ordinul cel mai înalt al creației lui Dumnezeu. Numai din cauza păcatului ajunge 

să fie inferior îngerilor, fapt care ar trebui, ca mântuiți ai Domnului, să ne umple 

de speranță și entuziasm la gândul a ceea ce vom fi la desăvârșirea mântuirii 

noastre. 

Ce contrast extraordinar se deschide înaintea noastră! Dumnezeu a iubit atât de 

mult lumea, încât L-a dat pe singurul Său Fiu pentru ca oricine crede în El să nu 

piară, ci să aibă viață veșnică. Și totuși, pentru îngeri nu există o asemenea cale 

minunată de mântuire. Ei au fost fie confirmați pentru veșnicie, fie pierduți pentru 

totdeauna, în urma unei alegeri personale și definitive. Ce motive extraordinare 

de laudă la adresa Mântuitorului ar trebui să avem la finalul acestui studiu! 

Subiectul este dramatic și profund practic deoarece scoate în evidență 

consecințele alegerilor morale și ale credinței personale. Este o tragedie imensă 

să înțelegem că iadul nu a fost creat pentru oameni, ci pentru diavol și îngerii lui 

– și totuși, o mare parte a omenirii va ajunge acolo din cauza refuzului încăpățânat 

al mâinii întinse a harului, mână străpunsă de cuie și oferită prin jertfa de sine a 

Domnului Isus Hristos. 

În același timp, este o bucurie nemăsurată să înțelegem ce lucruri de negrăit și ce 

părtășie inestimabilă cu Dumnezeu ne așteaptă în cer – împreună cu mulțimea 

îngerilor sfinți – pe noi, cei care ne-am pus toată credința în mântuirea lui 

Dumnezeu. 

De ce este acesta un subiect practic? Pentru că studiul lui ne motivează să trăim 

responsabil și să grăbim, prin răspândirea Evangheliei, revenirea Domnului Isus 

Hristos. Fie ca Dumnezeu să ne ajute la aceasta. Amin! 

L.Murg  



3 | P a g e  
 

CUPRINS 

Antropologie 
Originea omului - Creația specială N.Sinitean ..................................  4 

Natura omului – Chipul divin în om M.Lozneanu .............................. 10 

Structura omului – Monism, dihotomie și trihotomie M.J.Scurtu ....... 15 

Familia omului – Bărbatul și femeia în uniune  C.Brad ..................... 19 

Responsabilitățile Omului – Relația cu creația  L.Murg .................... 25 

Căderea omului – Neascultare, moarte, corupere Ed.Cernăuțan ...... 36 

Pedeapsa omului – Despărțirea de Dumnezeu   S.Plăcintă .............. 41 

Guvernarea omului -- Dispensații istorice   C.Căprariu..................... 45 

Salvarea  omului – Soluția divină   V.Gabor ...................................... 50 

Angelologie 
Crearea îngerilor   V.Filip................................................................ 54 

Organizarea îngerilor aleși   V.Lucaci .............................................. 58 

Slujirea îngerilor aleși D.Comănescu ............................................... 62 

Răzvrătirea îngerilor căzuți  M.Lozneanu .......................................... 66 

Activitățile îngerilor căzuți  M.Văduva .............................................. 70 

Căpetenia îngerilor căzuți – Satana  D.Chiu .................................... 75 

Destinul îngerilor căzuți  C.Rusu .................................................... 79 

  



4 | P a g e  
 

Originea omului – creația specială 
Text: Geneza 1:26-27 

Cuvântul de aur: Geneza 2:5 „Domnul Dumnezeu a făcut pe om din 

țărână pământului, i-a suflat în nări suflare de viață, și omul s-a 

făcut astfel un suflet viu.” 

INTRODUCERE 

Versetele expuse mai sus ne prezintă originea rasei umane. Cât de nobilă 

și de inspiratoare este ființa noastră, creată după chipul lui Dumnezeu! 

Geneza ne cheamă să privim dincolo de material, la imaterial; dincolo de 

Creație, la Creator. Nimic nu ar trebui să ne distragă de la reflectarea lui 

Dumnezeu pe care o vedem în ceea ce a făcut El. 

Cartea Genezei se deschide cu Dumnezeu confruntându-Se cu haosul și 

dezordinea pentru a aduce ordine și frumusețe în creație. Oamenii sunt 

creați și desemnați să participe la guvernarea divină a universului. Ea 

înregistrează începutul timpului, al universului, al vieții, al păcatului și al 

mântuirii, precum și originea neamului uman și a națiunii ebraice. 

Relatarea biblică a creării omului ne oferă cel mai nobil concept despre 

om și despre originea sa. Ea contrazice afirmațiile necredincioșilor 

(Psalmul 14:1–6) și așază ființa umană într-o poziție de demnitate și 

onoare. Această înregistrare Îl onorează pe Creator (Eclesiastul 12:1–6) și 

ne dezvăluie dragostea lui Dumnezeu, exprimată în crearea omului 

(Apocalipsa 4:11). 

Cartea Geneza este o carte de căpătâi, reprezentând fundația întregii 

Scripturi. Fiecare temă majoră a Bibliei își are originea în Geneza. Cartea 

este structurată în zece unități (toledot), introduse prin formula: „Acestea 

sunt generațiile…”. De exemplu: „Iată istoria (toledot) cerurilor și a 

pământului” (Geneza 2:4) sau „Iată cartea (toledot) neamurilor lui Adam” 

(Geneza 5:1). Aceste secțiuni pot reflecta mărturii păstrate în memoria 

orală a primilor oameni și transmise mai departe, inclusiv prin Noe și fiii 

săi (redăm doar câteva dintre ele). 

Cartea Genezei, prima carte a Vechiului Testament, începe cu relatarea 

creației, care culminează cu crearea omului și plasarea lui într-un rol 



5 | P a g e  
 

central în universul creat. Creația este prezentată ca o manifestare a puterii 

și a scopului divin, caracterizată de măiestrie și menită să producă uimire. 

Biblia afirmă că Dumnezeu l-a făcut pe om după chipul Său, formându-l 

din praful pământului. Deși Scriptura nu spune că Dumnezeu Și-ar fi 

folosit mâinile în mod literal, ea indică faptul că această creație a fost una 

mult mai personală decât celelalte. Anterior, Dumnezeu a vorbit și 

lucrurile au luat ființă; în cazul omului însă, Dumnezeu l-a format 

(plămădit) și apoi a suflat viață în el într-un mod profund personal. 

Relatarea biblică despre Adam și Eva și expulzarea lor din Grădina 

Edenului este bine cunoscută. Domnul Dumnezeu a sădit o grădină în 

Eden, spre răsărit, și a pus acolo pe omul pe care-l întocmise. Dumnezeu 

i-a poruncit lui Adam să stăpânească peste creație, să fie roditor și să se 

înmulțească. 

CREAȚIA 

• Ziua 1 (Gen. 1:1–5) – Dumnezeu a creat LUMINA. 

• Ziua a 2-a (Gen. 1:6–8) – El creează cerul (aerul și apele). 

• Ziua a 3-a (Gen. 1:9–13) – El creează uscatul și viața vegetală. 

• Ziua a 4-a (Gen. 1:14–19) – Dumnezeu creează stelele și 

corpurile cerești. 

• Ziua a 5-a (Gen. 1:20–23) – El creează viața acvatică și păsările. 

• Ziua a 6-a (Gen. 1:24–31) – Dumnezeu creează viețuitoarele 

pământului și, ca o încoronare a creației, pe om. 

• Ziua a 7-a – Dumnezeu S-a odihnit. 

OBIECTIVE 

➢ Să recunoaștem originea omului și binecuvântarea care decurge din 

cunoașterea ei. 

➢ Să învățăm să apreciem capodopera creațiunii lui Dumnezeu.  

SCHIȚA 

I. Creația - act divin 

II. Creația - act diferit 

III. Creația - act definitoriu 



6 | P a g e  
 

ANALIZA 

I. CREAȚIA - ACT DIVIN 

Crearea omului a fost unică prin faptul că a fost un act divin, un act pe 

care numai Dumnezeu îl putea realiza. Este demn de remarcat că, atunci 

când Dumnezeu a creat celelalte lucruri, El a spus pur și simplu: „Să fie!”. 

Însă, la crearea omului, apare un element distinct: o consultare, un 

„consiliu” în cadrul Dumnezeirii — „Să facem om după chipul și 

asemănarea Noastră”. 

Aici descoperim limbajul Dumnezeirii: Tatăl a avut un rol în crearea 

omului, Fiul a avut parte în crearea omului, iar Duhul Sfânt a fost de 

asemenea implicat (Evrei 1:1–3, 8–9; Ioan 1:1–3; Coloseni 1:14–17; 

Efeseni 3:9; Iov 33:4). Crearea omului este actul culminant al creației lui 

Dumnezeu (Geneza 1:26). 

Unii interpreți sugerează că folosirea pluralului Elohim ar reprezenta un 

„plural al maiestății”. Așa cum regalitatea umană se referă uneori la sine 

folosind „noi” în loc de „eu”, tot așa s-ar putea spune că Dumnezeu 

vorbește la plural. Creștinii însă văd în această expresie una dintre cele mai 

timpurii indicii ale faptului că Dumnezeul unic al Scripturii există în trei 

Persoane — realitate pe deplin descoperită abia în Noul Testament. 

„Și Dumnezeu a zis: «Să facem om»” (Geneza 1:26). Este semnificativ 

faptul că verbul „a crea” este folosit cu economie în acest capitol: apare în 

versetul 1 și în versetul 21, dar în versetul 27, referitor la om, apare de trei 

ori. În toate actele anterioare de creație, Dumnezeu a dat doar porunca: 

„Să fie!”. În cazul omului însă, nu poruncește pământului să-l producă, ci 

Însuși Dumnezeu îl creează în mod direct. 

Fazele creației omului 

a. Omul a fost creat în ziua a șasea (Geneza 1:26–27, 31). Înțelepciunea 

divină este evidentă: omul a fost creat după ce mediul necesar vieții era 

deja pregătit, pentru a putea îngriji Grădina Edenului (Geneza 1:28–29; 

2:7–25). 

b. Omul a fost făcut după chipul lui Dumnezeu — cea mai mare onoare 

acordată unei ființe create din țărâna pământului. El reflectă Creatorul său 

atât în ființă, cât și în caracter (Geneza 1:26–27; Eclesiastul 7:29). 



7 | P a g e  
 

c. Omul a fost înzestrat cu o inteligență superioară, evidențiată în 

capacitatea sa de a numi animalele aduse înaintea lui (Geneza 2:20). I s-

au dat rațiune, discernământ și capacitatea de alegere morală (Isaia 1:19). 

Dumnezeu nu a plantat pomul cunoașterii binelui și răului pentru a-l prinde 

în capcană pe Adam, ci pentru a-i oferi posibilitatea unei alegeri morale 

reale. 

d. Omului i-a fost încredințată responsabilitatea stăpânirii: „Să 

stăpânească” (Geneza 1:26). Această stăpânire nu este un drept de 

exploatare, ci o responsabilitate de protejare și administrare. Grija față 

de creație își are originea aici, cu mult înainte de preocupările ecologice 

moderne. 

„O grădină la răsărit” (Geneza 2:8) reflectă intenția lui Dumnezeu de a 

crea nu doar frumusețe, ci și un cadru pentru muncă semnificativă. Adam, 

purtând chipul lui Dumnezeu, era chemat să lucreze și să păzească grădina 

(Geneza 2:15). 

e. Crearea Evei ca „ajutor potrivit” (Geneza 2:20) nu implică inferioritate. 

Termenul ebraic ezer este folosit și pentru Dumnezeu ca ajutor al omului 

(Psalmul 33:20). Eva a fost creată ca egal deplin, capabilă să se raporteze 

la Adam fizic, intelectual și spiritual. Faptul că a fost creată „din coastă” 

(Geneza 2:22–25) subliniază unitatea și egalitatea lor. 

f. Reproducerea: „Creșteți, înmulțiți-vă” (Geneza 1:28). Biblia afirmă o 

perspectivă sănătoasă și pozitivă asupra sexualității umane. Omul a primit 

atât capacitatea de a crea, cât și libertatea alegerii morale. 

În întreaga creație, nu a existat o ființă mai importantă decât omul (Geneza 

1:26–27). Numai în cazul omului Dumnezeu a suflat suflare de viață. Toți 

cei creați după chipul lui Dumnezeu au capacitatea pentru sfințenie și 

dreptate și sunt chemați să răspundă liber chemării lui Dumnezeu la viață. 

II. CREAȚIA – ACT DIFERIT 

Crearea omului a fost unică prin faptul că el a fost creat diferit de tot ceea 

ce Dumnezeu crease anterior. Expresia „după chipul Nostru, după 

asemănarea Noastră” (Geneza 1:26) nu apare în niciun alt act creator. 

Celelalte creaturi au fost făcute „după soiul lor”, conform planului lui 

Dumnezeu pentru ele. 



8 | P a g e  
 

Ce schimbare radicală! Omul nu este făcut după soiul său, ci după modelul 

lui Dumnezeu Însuși. Identitatea omului constă în purtarea chipului divin. 

Aceasta îi conferă o demnitate unică. Psalmistul exprimă această uimire: 

„Ce este omul, că-Ți amintești de el?” (Psalmul 8:4–5). 

Chipul lui Dumnezeu în om include: 

1. Cunoașterea – omul este o ființă rațională, capabilă de 

discernământ moral. 

2. Libertatea – omul are capacitatea alegerii morale. 

3. Stăpânirea – omul este chemat să administreze creația sub 

autoritatea lui Dumnezeu (Psalmul 8:4–9). 

4. Constituția unică – structura fizică a omului îl face apt pentru 

această stăpânire. 

III. CREAȚIA – ACT DEFINITORIU 

Crearea omului a fost definitorie prin modul personal în care Domnul l-a 

format. „Domnul Dumnezeu a făcut pe om din țărâna pământului, i-a suflat 

în nări suflare de viață, și omul s-a făcut astfel un suflet viu” (Gen.2:7). 

Geneza 1 oferă perspectiva generală, iar Geneza 2 detaliază modul specific 

al creației omului. Omul a fost format din materie existentă, dar viața a 

venit numai prin suflarea directă a lui Dumnezeu. 

Deși există asemănări biologice între om și alte creaturi, diferența 

fundamentală constă în faptul că omul a primit viață prin suflarea 

divină. Adam nu a fost viu și om până când Dumnezeu nu i-a suflat viață. 

Relatarea Genezei subliniază unicitatea omului și egalitatea fundamentală 

dintre Adam și Eva. Amândoi poartă chipul lui Dumnezeu. Această 

relatare nu doar explică originile omului, ci modelează modul în care ne 

înțelegem pe noi înșine și relațiile dintre oameni. 

CONCLUZIA 

Dacă sunt creat după chipul lui Dumnezeu, acest lucru înseamnă că am 

valoare. Am valoare nu doar ca parte a rasei umane, ci și ca individ. 

Devine irelevant să mă compar cu alții, atâta timp cât ființa mea, în esența 

ei, poate fi înțeleasă prin raportare la Dumnezeu. Știind că Dumnezeu m-

a creat după chipul Său, învăț să mă iubesc și să mă apreciez. 



9 | P a g e  
 

Dacă bărbații și femeile împărtășesc cu adevărat chipul și asemănarea lui 

Dumnezeu, atunci fiecare are valoare, iar această valoare este 

independentă de sex, rasă sau statut social. Când înțeleg cu adevărat că 

fiecare ființă umană poartă chipul lui Dumnezeu, încep să las deoparte 

prejudecățile care influențează atât de mult comportamentul uman. Învăț 

să văd femeile ca persoane și să apreciez tot ceea ce au de oferit în familie, 

la locul de muncă și în biserică. Devin „daltonist”: las deoparte categorii 

precum alb și negru, bogat și sărac, și încep să tratez fiecare persoană pe 

care o întâlnesc cu respect și dragoste. 

Când se întâmplă acest lucru, pot spune că am învățat lecția din Geneza 

1:26–27 și că am început să înțeleg cât de prețioși sunt ceilalți pentru 

Dumnezeul care i-a creat — și care m-a creat și pe mine. 

„Doamne, ajută-mă să-i privesc pe ceilalți cu ochi noi. Fă-mă să văd 

fiecare persoană așa cum o vezi Tu și, în mod practic, să comunic respect 

și iubire.” 

Suntem creați după chipul lui Dumnezeu și chemați să conducem creația 

în numele Lui. Spiritualitatea noastră, capacitățile noastre mentale, 

emoțiile, abilitatea de a relaționa, poziția noastră de coroană a creației — 

inclusiv trupurile noastre, într-o anumită măsură — alcătuiesc ceea ce 

înseamnă a fi om și a purta chipul lui Dumnezeu. 

Prin Duhul Sfânt, fiecare credincios este născut din nou și primește un sine 

nou, reînnoit în cunoaștere după chipul Creatorului său. Prin credința în 

Evanghelie avem certitudinea că Dumnezeul care l-a creat pe om după 

chipul Său la început Își va desăvârși chipul în cei pe care i-a răscumpărat. 

De aceea, este potrivit să-L glorificăm pe Dumnezeu și să ne bucurăm de 

El pentru totdeauna. 

 

N.Sinitean 

  



10 | P a g e  
 

Natura omului – Chipul divin în om 
Text: Geneza 1: 24-31; 2:18-24 

Cuvântul de aur: Geneza 1:26a-27 „Dumnezeu a zis: „Să facem om după 

chipul Nostru, după asemănarea Noastră”; Dumnezeu a făcut pe om după 

chipul Său, l-a făcut după chipul lui Dumnezeu; parte bărbătească și parte 

femeiască i-a făcut.” 

INTRODUCERE 

Doctrina despre om, antropologia, este fundamentală pentru înțelegerea 

planului lui Dumnezeu, a valorii umane și a lucrării minunate de mântuire. 

Omul nu este doar o creatură biologică, ci o ființă spirituală, creată cu 

intenție divină, purtătoare a chipului lui Dumnezeu și chemată la 

asemănare morală cu El. 

Omul nu este un trup care are suflet și duh, ci un suflet viu care locuiește 

într-un trup fizic. Identitatea omului nu se rezumă la ceea ce se vede, ci la 

modul în care a fost creat de Dumnezeu. Deși păcatul a afectat profund 

natura umană, Dumnezeu a oferit o cale de restaurare prin Hristos, pentru 

ca omul să-și poată redobândi destinația pentru care a fost creat. 

În lecția de astăzi vom studia natura omului și ce înseamnă chipul divin în 

om. 

OBIECTIVE 

➢ Să înțelegem și să acceptăm faptul că Dumnezeu l-a creat pe om după 

un plan bine stabilit, nu la întâmplare. 

➢ Să analizăm ce înseamnă a fi creat după chipul și asemănarea lui 

Dumnezeu. 

➢ Să învățăm cum poate fi restaurat omul. 

SCHIȚA 

I. Natura fundamentală a omului – creat după planul lui 

Dumnezeu 

II. Natura originală a omului – purtător al chipului lui Dumnezeu 

III. Natura omului răscumpărat – restaurarea chipului prin 

lucrarea mântuitoare a lui Hristos 



11 | P a g e  
 

ANALIZA 

I. Natura omului – creat după planul lui Dumnezeu 

A. Omul nu este un accident, ci o creație intenționată 

Omul nu este un accident, ci o creație intenționată. Dumnezeu a hotărât să 

creeze pe om după un plan bine stabilit. În timp ce, pentru restul creației, 

Dumnezeu a folosit Cuvântul – a zis și lucrurile au luat ființă – în crearea 

omului Domnul Dumnezeu Se implică printr-un act special și personal. 

Decizia de a crea pe om este luată în cadrul Dumnezeirii: „Să facem om 

după chipul Nostru, după asemănarea Noastră” (Geneza 1:26). După ce Se 

implică personal în formarea omului din țărâna pământului, Dumnezeu îi 

suflă în nări suflare de viață (Geneza 2:7). Acest fapt arată cât de personal 

a fost implicat Dumnezeu în actul creației omului. Spre deosebire de restul 

creației, omul este „modelat” și „însuflat”, subliniind planul distinct al lui 

Dumnezeu pentru el. 

B. Omul – unitate între trup, suflet și duh 

Scriptura prezintă omul ca o unitate complexă: 

➢ Trup – format din țărâna pământului, componenta materială 

(Geneza 2:7); 

➢ Duh de viață – venit direct de la Dumnezeu (Geneza 2:7); 

➢ Suflet viu – rezultatul unirii celor două (Geneza 2:7). 

Această unitate arată că omul a fost creat să trăiască în două dimensiuni: 

➢ lumea fizică, relaționând pe orizontală cu creația lui Dumnezeu; 

➢ lumea spirituală, relaționând pe verticală cu Creatorul său. 

C. Scopul divin pentru om 

Omul a fost creat: 

➢ pentru părtășie cu Dumnezeu și cu ceilalți oameni (Geneza 2:18; 

3:9); 

➢ pentru responsabilitate morală; 

➢ pentru stăpânire și administrare a creației (Geneza 1:28); 

➢ pentru a-L reflecta pe Dumnezeu în caracter și comportament. 

Înainte de cădere, omul trăia în armonie deplină cu Dumnezeu, cu sine 

însuși și cu creația. 



12 | P a g e  
 

II. Natura originală a omului – purtător al chipului lui Dumnezeu 

A. Ce nu înseamnă „chipul lui Dumnezeu” 

Pentru a înțelege corect chipul lui Dumnezeu, este necesar să vedem mai 

întâi ce nu înseamnă: 

➢ nu se referă la aspectul fizic, deoarece „Dumnezeu este Duh” 

(Ioan 4:24); 

➢ nu implică divinitate – omul nu este un „dumnezeu mai mic”; 

B. Ce reprezintă chipul lui Dumnezeu (imago Dei) 

Chipul lui Dumnezeu este reflectarea naturii divine în om și include: 

➢ Raționalitatea: 

o capacitatea de a gândi, înțelege și decide; 

o reflectarea rațiunii și înțelepciunii Creatorului. 

➢ Moralitatea: 

o conștiință morală și discernământ între bine și rău; 

o omul a fost creat drept și sfânt (Efeseni 4:24). 

➢ Relaționalitatea: 

o Dumnezeu este o Ființă relațională (Tatăl, Fiul și Duhul 

Sfânt); 

o omul este creat pentru relații, comunitate și dragoste. 

➢ Funcționalitatea: 

o chemarea de a administra creația în numele lui Dumnezeu 

(Geneza 1:28); 

o stăpânirea asupra lumii vii. 

➢ Spiritualitatea: 

o capacitatea de a-L cunoaște pe Dumnezeu; 

o capacitatea de a comunica cu El; 

o capacitatea de a-L iubi. 

C. Asemănarea cu Dumnezeu 

Dacă „chipul” este o realitate fundamentală a creației, „asemănarea” 

indică procesul de maturizare și reflectare tot mai deplină a caracterului 

lui Dumnezeu: 

➢ asemănarea este un proces de creștere; 

➢ asemănarea nu este doar o realitate statică. 



13 | P a g e  
 

III. Natura omului răscumpărat – restaurarea chipului prin lucrarea 

mântuitoare a lui Hristos 

A. Căderea în păcat – deteriorarea chipului 

Prin păcat, chipul lui Dumnezeu în om a fost deteriorat, iar relația cu 

Creatorul s-a rupt. Printre consecințele căderii se numără: 

➢ rațiunea întunecată (Romani 1:21); 

➢ voința înclinată spre rău (Romani 7:18); 

➢ pierderea sfințeniei (Efeseni 2:1–3). 

Chipul lui Dumnezeu nu a fost distrus, ci deformat. Omul, în starea de 

păcat, este mort în fărădelegi, despărțit de Dumnezeu și profund afectat în 

natura sa morală și spirituală. 

B. Hristos – chipul perfect al lui Dumnezeu 

În Hristos este revelat chipul deplin al lui Dumnezeu: „El este chipul 

Dumnezeului celui nevăzut” (Coloseni 1:15). Hristos restaurează chipul 

lui Dumnezeu în cei care, prin credință, sunt născuți din nou și devin o 

făptură nouă în El. 

C. Restaurarea chipului prin mântuire 

Procesul restaurării include: 

➢ Nașterea din nou: Duhul Sfânt recreează omul lăuntric (Ioan 3:3–

8), dăruindu-i o natură nouă, orientată spre Dumnezeu; 

➢ Sfințirea: credinciosul este transformat „din slavă în slavă” (2 

Corinteni 3:18), spre asemănarea cu Hristos; 

➢ Conformarea finală: „când Îl vom vedea față în față, vom fi 

asemenea Lui” (1 Ioan 3:2); restaurarea chipului este desăvârșită 

la glorificare 

D. Implicațiile restaurării 

Ca urmare a restaurării primite prin har, prin credință, creștinul este 

chemat: 

➢ să trăiască în neprihănire; 

➢ să reflecte caracterul lui Hristos în lume; 

➢ să iubească, să ierte și să slujească; 

➢ să fie o mărturie vizibilă a chipului divin restaurat. 



14 | P a g e  
 

CONCLUZIE 

Omul este creat de Dumnezeu după un plan divin și poartă chipul 

Creatorului, deși păcatul a deteriorat această imagine. Însă Dumnezeu, 

datorită dragostei Sale celei mari, a inițiat o lucrare de restaurare prin Isus 

Hristos. Scopul final al omului nu este doar salvarea de la condamnare, ci 

restaurarea completă a chipului divin, astfel încât să reflectăm pe deplin 

gloria și caracterul lui Dumnezeu. 

Trăind pe acest pământ având o natură nouă, putem să ne împlinim scopul 

pentru care am fost nu doar creați, ci și născuți din nou. Fie ca fiecare 

dintre noi, care avem nădejdea revederii cu El, să ne curățim prin Duhul 

Său cel Sfânt și să-L reprezentăm cu cinste în mijlocul acestui neam. 

Am fost creați după planul Său divin, am fost născuți din nou prin har și 

suntem chemați să trăim spre slava Sa, încă de pe acest pământ. 

 

M.Lozneanu 

  



15 | P a g e  
 

Structura omului – Monism, dihotomie și trihotomie 
Text: Geneza 2:7, Matei 10:28, 1 Tesaloniceni 5:23, Evrei 4:12 

Cuvântul de aur: Psalmul 8:4 „Ce este omul, ca să-ți amintești de el, și 

fiul omului, ca să-l îngrijești?” 

INTRODUCERE 

În filmul The Lion King, Mufasa îi explică lui Simba „ciclul vieții”. Când 

leii mor, trupurile lor se descompun în pământ; în cele din urmă, devin 

iarbă, iar iarba este mâncată de erbivore, viitoarea pradă a leilor. Acesta 

este ciclul vieții. Pentru lei, nu există speranță dincolo de moarte. Fiind 

doar organisme fizice, ei fac parte din ciclul material al existenței. 

Dar este ființa umană la fel? Este omul doar o ființă fizică ce moare și 

devine parte din ciclul natural, asemenea ierbii mâncate de animale? Sau 

este mai mult decât atât? Are omul una sau mai multe dimensiuni 

imateriale? Ce este, de fapt, omul? 

Lecția de față caută să răspundă acestor întrebări, analizând trei poziții care 

au fost susținute de-a lungul timpului în tradiția creștină: monismul, 

dihotomia și trihotomia. 

OBIECTIVE 

➢ Să ne distanțăm de viziunile seculare asupra omului.  

➢ Să analizăm perspectiva biblică asupra structurii ființei umane.  

➢ Să înțelegem implicațiile practice ale acestei discuții.  

SCHIȚA  

I. Monismul 

II. Dihotomie 

III. Trihotomie  

ANALIZA 

I. Monismul 

a) Afirmația principală: Monismul susține că omul nu este constituit din 

dimensiuni distincte, ci este o ființă unitară alcătuită dintr-o singură 



16 | P a g e  
 

realitate fundamentală. Conform acestei viziuni, natura umană nu este 

o unitate trup–suflet, ci doar una materială. „Sufletul” nu este înțeles 

ca o dimensiune imaterială distinctă, ci ca funcționarea interioară a 

existenței biologice. 

b) Argumentarea monistă:  

a. Interpretare antropologică: sufletul nu desemnează o realitate 

imaterială, ci viața interioară a organismului. 

b. Argument biblic invocat: se afirmă că Vechiul Testament 

descrie omul ca o unitate indivizibilă. Deși Noul Testament 

vorbește despre suflet și duh, acești termeni ar descrie stări 

psihologice ale ființei materiale. 

c) Critică adusă dualismului: ideea unei naturi umane compuse din două 

realități este considerată o influență a gnosticismului grec, nu o 

învățătură biblică autentică. 

d) Răspunsul biblic: Scriptura contrazice monismul prin afirmații clare 

despre existența conștientă a omului dincolo de trup: 

a. Biblia vorbește despre o stare intermediară, în care omul 

continuă să existe separat de trup. Aceasta implică o realitate 

centrală care păstrează conștiința, identitatea și personalitatea. 

b. 2 Petru 1:13–14 arată clar distincția dintre persoană și trup: 

lepădarea trupului nu înseamnă încetarea existenței. 

c. Apocalipsa 6:9–10 descrie suflete conștiente, capabile să 

vorbească, să se roage și să aștepte judecata lui Dumnezeu. 

e) Concluzie: Această perspectivă este puternic influențată de mediul 

academic secular și nu face dreptate învățăturii biblice despre natura 

omului. Deși unii evanghelici înclină spre monism, această poziție 

trebuie respinsă ca fiind nebiblică. 

II. Dihotomia 

a) Afirmația principală: Dihotomia susține că omul este o unitate formată 

din două dimensiuni fundamentale: trup și suflet. Trupul reprezintă 



17 | P a g e  
 

dimensiunea materială, iar sufletul reprezintă dimensiunea imaterială 

a conștiinței, personalității și identității omului. 

b) Baza biblică: 

a. Matei 10:28 – trupul și sufletul sunt distincte și pot fi separate. 

b. 2 Corinteni 4:16 – omul exterior și omul interior sunt diferențiați. 

c. Marcu 7:21 – sursa păcatului este lăuntrică, nu corporală. 

d. Dihotomia biblică versus gnosticismul grec: 

e. Gnosticismul afirma că trupul este în mod inerent rău, iar sufletul 

bun. 

f. Biblia prezintă trupul ca parte a creației bune a lui Dumnezeu 

(Geneza 1–2). 

g. Trupul nu este „închisoarea sufletului”. 

h. Isus Hristos S-a întrupat într-o natură umană completă, 

confirmând demnitatea trupului. 

i. Eternitatea va fi trăită într-un trup înviat și glorificat (1 Cor. 15). 

j. „Carnea” din Scriptură nu desemnează trupul, ci principiul 

păcatului care lucrează în om. 

c) Răspunsul dihotomiei la trihotomie: 

a. Biblia folosește mai mulți termeni pentru omul interior (inimă, 

suflet, duh, minte) pentru nuanțare, nu pentru fragmentare. 

b. La fel, Scriptura folosește „trup” și „membre” pentru aceeași 

realitate materială (Romani 6). 

c. Iov 7:11 și Luca 1:46–47 folosesc „suflet” și „duh” în paralel, ca 

sinonime poetice și teologice. 

III. Trihotomia 

a) Afirmația principală: Trihotomia susține că omul este o unitate 

alcătuită din trei dimensiuni distincte: trup, suflet și spirit. Trupul este 

dimensiunea materială, sufletul este dimensiunea psihologică, iar 

spiritul este dimensiunea relațional-religioasă a omului. 

b) Argumente biblice invocate: 

a. 1 Tesaloniceni 5:23 – spirit, suflet și trup sunt menționate distinct. 

b. Evrei 4:12 – se face referire la „despărțirea sufletului și a duhului”. 

c) Critica adusă dihotomiei: 

a. Trihotomia este de acord cu dihotomia în respingerea monismului. 



18 | P a g e  
 

b. Ea afirmă însă că există situații în care Scriptura face o distincție 

reală, nu doar terminologică, între suflet și spirit. 

c. Sufletul ar fi asociat mai ales relațiilor orizontale, iar spiritul 

relației verticale cu Dumnezeu. 

d. Unii susțin că trihotomia reflectă Trinitatea și cele trei faze ale 

mântuirii. 

e.     Caveat: această analogie riscă să devină problematică, 

deoarece Trinitatea nu este o compoziție de „părți”. 

IV. Aplicații practice 

a) Atenție la antropologia seculară: Trebuie să respingem determinismul 

biologic care neagă realitatea dimensiunii imateriale și 

responsabilitatea morală a omului. 

b) Atenție la gnosticism: Trupul nu este rău prin natura sa. Întreaga ființă 

umană a fost creată cu demnitate și va fi răscumpărată pe deplin. 

c) Chemare la sfințenie integrală: 

a. 2 Corinteni 7:1 ne cheamă la curățire atât trupească, cât și 

spirituală. 

b. Deuteronom 6:5 arată că iubirea pentru Dumnezeu implică 

întreaga ființă. 

d) Avertisment privind păcatele spiritului: C. S. Lewis scrie: „Păcatele 

trupului sunt rele, dar sunt cele mai puțin rele dintre toate păcatele. 

Toate plăcerile cele mai rele sunt pur spirituale: plăcerea de a-i pune 

pe alții în greșeală, de a da ordine, de a fi condescendent, de a bârfi, 

plăcerile puterii și ale urii.” 

CONCLUZIE 

Dumnezeu ne-a creat ca ființe complexe în structura și dimensiunile 

noastre, iar El este atât Creatorul, cât și Mântuitorul nostru. Ca atare, El 

este vrednic de întreaga noastră ființă. Ca urmași ai lui Hristos, suntem 

chemați să ne predăm Lui în totalitate. 

Hristos nu a venit să mântuiască doar o parte din noi, ci să răscumpere 

omul în mod integral, în toate dimensiunile existenței sale. De aceea, 

suntem chemați să-I oferim întreaga noastră ființă lui Dumnezeu și să 

trăim, încă de pe acest pământ, pentru slava Lui. 

M.J.Scurtu 



19 | P a g e  
 

Familia omului – Bărbatul și femeia în uniune 
Text: Geneza 1:26-28, 2:7, 18-24. Romani 1:18, 22, 24-28. 

Cuvântul de aur. Matei 19:4-6 „Drept răspuns, El le-a zis: «Oare n-ați 

citit că Ziditorul, de la început, i-a făcut parte bărbătească și parte 

femeiască și a zis: ‘De aceea va lăsa omul pe tatăl său și pe mama sa și 

se va lipi de nevasta sa, și cei doi vor fi un singur trup’? Așa că nu mai 

sunt doi, ci un singur trup. Deci, ce a împreunat Dumnezeu, omul să nu 

despartă.»” 

INTRODUCERE 

Cartea Geneza ne arată că familia — uniunea dintre un bărbat și o femeie 

— face parte din planul original de creație al lui Dumnezeu, având 

scopul de a transcende istoria și de a rămâne neschimbată până la finalul 

acesteia. Familia nu este o construcție culturală temporară, ci o instituție 

divină, întemeiată la începutul creației. 

De-a lungul istoriei, multe religii și culturi au recunoscut familia ca fiind 

unitatea fundamentală a unei societăți sănătoase, prospere și stabile. 

În această lecție vom analiza modelul divin al familiei, așa cum este 

revelat în Scriptură, precum și rolul ei în perpetuarea rasei umane și în 

menținerea sănătății morale și spirituale a societății. 

OBIECTIVE 

➢ Să reafirmăm cu convingere adevărul că Dumnezeu a creat rasa umană 

în două genuri distincte, masculin și feminin (bărbat și femeie). 

➢ Să proclamăm cu fermitate că familia formată dintr-un bărbat și o 

femeie este o instituție divină, întemeiată la începutul creației și 

destinată să dăinuie până la sfârșitul veacurilor. 

➢ Să identificăm și să combatem orice deviație de comportament sexual 

față de dreptarul învățăturii biblice, recunoscând că acestea sunt 

„patimi scârboase” care duc la necinstirea lui Dumnezeu și la 

înăbușirea adevărului în nelegiuire. 

SCHIȚA 

I. Familia originală – modelul divin 



20 | P a g e  
 

II. Familia pervertită – coruperea modelului divin 

 ANALIZA 
I. Familia originală – modelul divin 

1. Crearea bărbatului și a femeii după chipul și asemănarea lui 

Dumnezeu (imago Dei) 

Geneza 1:26–27 afirmă că Dumnezeu a plăsmuit omul după chipul și 

asemănarea Sa. Mai multe caracteristici ale unicității umanității ne ajută 

să înțelegem semnificația chipului lui Dumnezeu în om. 

a. Omul este o ființă spirituală 

Ființele umane nu sunt doar ființe materiale. Când Dumnezeu l-a creat pe 

primul om, El i-a suflat în nări suflare de viață (Geneza 2:7), făcându-l un 

suflet viu și dăruindu-i, în același timp, viață spirituală. 

O componentă esențială a acestei naturi spirituale este continuitatea 

existenței. Ființa umană nu va înceta niciodată să existe, ci va trăi pentru 

totdeauna. 

b. Omul are personalitate 

Suntem creați de un Dumnezeu trinitar, existent în trei Persoane. 

Personalitatea noastră reflectă acest aspect al lui Dumnezeu. El i-a creat 

pe oameni ca indivizi unici, cu conștiință de sine și cu scop. 

Deși bărbații și femeile au caracteristici comune, nu există doi oameni 

identici. Totuși, fiecare individ poartă imprimat în el chipul lui Dumnezeu. 

c. Omul este o ființă morală 

Dumnezeu este sfânt. El a creat umanitatea cu o busolă morală — o 

conștiință care oferă fiecăruia dintre noi un simț interior al diferenței dintre 

bine și rău (Psalmul 19:12). 

Conștiința poate fi amorțită sau tocită de păcat, dar rămâne înrădăcinată în 

ființa umană. Una dintre cele mai dificile întrebări pentru atei și 

evoluționiști este explicarea existenței unei naturi morale universale, 

prezentă în fiecare cultură, grup etnic și religie. 

Capacitatea morală îl face pe om responsabil înaintea lui Dumnezeu pentru 

faptele sale. 



21 | P a g e  
 

d. Omul este o ființă rațională 

Dumnezeu este atotștiutor; de aceea, omul a fost creat cu rațiune. Deși 

cunoașterea noastră este limitată, Dumnezeu ne-a dăruit capacitatea de a 

gândi și de a învăța. 

Dimensiunea intelectuală a imago Dei arată că mintea este o parte vitală a 

relației noastre cu Dumnezeu (Matei 22:37). Ea trebuie cultivată (Efeseni 

4:23) și reînnoită pentru transformare spirituală (Romani 12:2). 

e. Omul este o ființă emoțională 

Suntem creați după asemănarea lui Dumnezeu, care este iubire. 

Dimensiunea emoțională ne permite să trăim intimitatea, compasiunea și 

afecțiunea față de ceilalți, dar și o profundă venerație față de Dumnezeu. 

Prin aceasta, ajungem să ne desfătăm în El și să găsim adevărata satisfacție 

sufletească. 

f. Omul este o ființă creativă 

Dumnezeu este Creatorul tuturor lucrurilor, iar gloria Lui este manifestată 

în creație. Omul a fost creat cu capacitatea de a crea: artă, construcții, 

afaceri, scriere, grădinărit sau orice altă activitate care reflectă ordinea și 

frumusețea lui Dumnezeu. 

2. Familia – o unitate complementară 

Gen. 2:18 spune: „Nu este bine ca omul să fie singur; am să-i fac un ajutor 

potrivit pentru el.” Gen. 2:23 consemnează declarația lui Adam: „Iată, în 

sfârșit, aceea care este os din oasele mele și carne din carnea mea.” 

Omul a fost creat ca o ființă relațională. Dumnezeu Își dezvăluie natura 

relațională chiar în cuvintele: „Să facem om după chipul Nostru” (Geneza 

1:26). Dumnezeu ne-a creat cu capacitatea de a relaționa atât cu El, cât și 

cu semenii noștri. Oamenii nu au fost creați pentru izolare. Chipul lui 

Dumnezeu se reflectă în unitatea interpersonală, în toate formele sănătoase 

ale societății umane. 

Această complementaritate se manifestă cel mai clar în familia umană și, 

apoi, în familia spirituală — biserica. 

3. Familia – o uniune monogamă și heterosexuală 



22 | P a g e  
 

Geneza 2:24 afirmă: „De aceea va lăsa omul pe tatăl său și pe mama sa 

și se va lipi de nevasta sa, și cei doi vor fi un singur trup.” Matei 19:6 

confirmă: „Ce a împreunat Dumnezeu, omul să nu despartă.” 

a. Compoziția familiei 

Familia este alcătuită dintr-un bărbat și o femeie. Este o unitate intimă și 

complementară, în care, prin căsătorie, cei doi devin un singur trup pentru 

a împlini planul lui Dumnezeu și a experimenta binecuvântările Sale. 

b. Scopul familiei 

Familia are mai multe scopuri divine: 

❖ Procrearea și perpetuarea rasei umane (Geneza 1:28); 

❖ Parteneriatul pentru companie, sprijin emoțional, vulnerabilitate 

și experiențe comune; 

❖ Ilustrarea unității Trinității și a relației dintre Hristos și biserică; 

❖ Trăirea în sfințenie, evitând imoralitatea. 

Ev.13:4 spune: „Căsătoria să fie ținută în toată cinstea și patul să fie nespurcat.” 

Cântarea Cântărilor 7:10 afirmă: „Eu sunt a iubitului meu și el dorește de mine.” 

c. Familia este indivizibilă 

Isus afirmă: „Nu mai sunt doi, ci un singur trup.” Familia este: 

❖ uniune consensuală — un singur trup 

❖ uniune indisolubilă — „ce a unit Dumnezeu, omul să nu 

despartă” 

❖ uniune imuabilă, reflectând fidelitatea și permanența chipului lui 

Dumnezeu 

II. Familia pervertită – coruperea modelului divin 

Am văzut care este modelul divin al familiei. Trebuie însă să recunoaștem 

că, asemenea multor lucrări ale lui Dumnezeu, și familia a fost coruptă de 

diavol. Acest subiect trebuie abordat, deoarece bisericile contemporane 

ajung să accepte nu doar ideea, ci și membralitatea așa-numitei „familii 

homosexuale”. 

Acest mod de viață păcătos este prezent încă din Geneza, în cazul Sodomei 

și Gomorei, unde este condamnat fără echivoc (Geneza 19:5). Noul 

Testament reia tema și o dezvoltă. Apostolii Pavel, Petru și Iuda condamnă 

păcatul homosexualității și afirmă judecata divină asociată acestuia. 



23 | P a g e  
 

În Romani 1:18–32, apostolul Pavel descrie degradarea unei societăți care 

abandonează adevărul lui Dumnezeu și ajunge sub judecata Lui. Pașii 

acestei decăderi sunt următorii: 

1. Amăgirea 

❖ nu L-au păstrat pe Dumnezeu în cunoștința lor 

❖ au pervertit adevărul 

❖ nu L-au proslăvit pe Dumnezeu 

❖ nu I-au mulțumit 

2. Idolatria 

❖ au slujit făpturii în locul Creatorului 

❖ s-au răzvrătit împotriva lui Dumnezeu 

❖ inima lor fără pricepere s-a întunecat 

❖ s-au dedat la gânduri deșarte 

3. Perversiunile sexuale 

❖ au ajuns într-o stare de rătăcire profundă 

❖ Dumnezeu i-a lăsat pradă necurăției 

❖ au urmat poftele inimii lor 

❖ și-au necinstit trupurile 

❖ au căzut în patimi scârboase 

❖ femeile au schimbat scopul pentru care au fost create 

❖ bărbații s-au aprins în poftele lor unii pentru alții 

❖ Dumnezeu i-a lăsat în voia unei minți blestemate 

❖ au săvârșit lucruri neîngăduite 

CONCLUZII 

❖ Crearea omului ca bărbat și femeie reflectă chipul lui Dumnezeu prin 

relații interpersonale armonioase, prin egalitatea valorii 

persoanelor și prin diferențe de rol și responsabilitate, stabilite de 

Dumnezeu. 

❖ Familia monogamă, heterosexuală, este o unitate formată dintr-un 

bărbat și o femeie dedicați exclusiv unul altuia pentru întreaga viață. 

Ea constituie cadrul ideal pentru creșterea copiilor și pentru reflectarea 

chipului lui Dumnezeu pe pământ. 



24 | P a g e  
 

❖ Homosexualitatea este împotriva naturii, adică împotriva scopului 

pentru care Dumnezeu a creat bărbatul și femeia. Relațiile 

homosexuale sunt păcătoase și îl dezonorează atât pe om, cât și pe 

Dumnezeu, degradând ordinea morală stabilită de Creator. 

C.Brad 

 

  



25 | P a g e  
 

Responsabilitățile Omului – Relația cu creația 
Text: Geneza 1:26–28; 2:15; 3:17–19; 9:1–7; Exod 23:10–11; 

Deuteronom 20:19; Romani 8:19–22; Apocalipsa 20:1–6; 21:1–5 

Cuvânt de aur: Geneza 2:15 „Domnul Dumnezeu a luat pe om și l-a 

așezat în grădina Edenului, ca s-o lucreze și s-o păzească.” 

INTRODUCERE 

În cadrul doctrinei antropologiei biblice, Scriptura ne prezintă omul nu 

doar ca ființă creată după chipul și asemănarea lui Dumnezeu, ci și ca 

administrator responsabil al creației. Relația omului cu mediul creat și 

obligația lui față de creație nu este un concept modern, ci își are originea 

chiar în actul Genezei. Totodată, această relație a fost profund afectată de 

cădere și își va găsi restaurarea deplină doar în Împărăția viitoare și noua 

Creație a lui Hristos. 

Această lecție își propune să analizeze responsabilitățile omului căzut și 

a credinciosului răscumpărat față de creație, în lumina revelației 

biblice, păstrând o perspectivă dispensaționalistă conservatoare, evitând 

atât idolatrizarea creației, cât și neglijarea ei. 

SCOPURI 

❖ Să înțelegem responsabilitatea omului față de creație așa cum este 

revelată în Scriptură. 

❖ Să distingem între mandatul creațional și distorsiunile moderne 

(ecologism secular, panteism, antropocentrism autonom, etc.). 

❖ Să vedem relația dintre revolta (căderea), răscumpărarea și 

restaurarea creației. 

SCHIȚA 

I. Creația omului și temeiul responsabilității față de creație 

II. Căderea și distorsionarea relației omului cu creația 

III. Responsabilitatea omului față de creație după cădere 

IV. Responsabilitatea față de creație în dispensația harului 

V. Creația și escatologia biblică 

VI. Aplicații practice 



26 | P a g e  
 

ANALIZA 

I. Creația omului și temeiul responsabilității față de creație 

1. Omul creat după chipul lui Dumnezeu 

„Apoi Dumnezeu a zis: «Să facem om după chipul Nostru, după 

asemănarea Noastră; el să stăpânească peste peștii mării, peste 

păsările cerului, peste vite, peste tot pământul și peste toate 

târâtoarele care se mișcă pe pământ.»” (Geneza 1:26, VDC) 

Chipul lui Dumnezeu în om nu implică divinitate, ci reprezentare 

delegată. Omul este creat ca rege-administrator, chemat să exercite 

autoritate în numele Creatorului. 

„Dumnezeu i-a binecuvântat și Dumnezeu le-a zis: «Creșteți, 

înmulțiți-vă, umpleți pământul și supuneți-l; și stăpâniți peste peștii 

mării, peste păsările cerului și peste orice viețuitoare care se mișcă pe 

pământ.»” (Geneza 1:28, VDC). Această poruncă este cunoscută ca 

mandatul creațional și are caracter universal. 

2. Mandatul de a lucra și a păzi creația 

„Domnul Dumnezeu a luat pe om și l-a așezat în grădina Edenului, ca 

s-o lucreze și s-o păzească.” (Geneza 2:15, VDC) 

Termenii „a lucra” și „a păzi” indică: 

➢ slujire activă, 

➢ protejare, 

➢ responsabilitate morală. 

Principiu doctrinar: Omul nu este proprietarul creației, ci 

administratorul ei sub autoritatea lui Dumnezeu. În mod special, porunca 

de a proteja implică în mod legitim, chiar dacă nu explicit, o anticipare 

a unui pericol real, în special a atacului șarpelui. Argumentul este mai 

ales exegetic și teologic, dar și narativ. 

Forța verbului „a păzi” (šāmar): Verbul šāmar nu descrie o simplă 

întreținere pasivă, ci: 

➢ veghe activă, 

➢ străjuire împotriva unei amenințări, 

➢ păzirea unui spațiu sacru. 

Este exact verbul folosit pentru: 

➢ păzirea poruncilor (Deut.6:17), 

➢ străjuitul sanctuarului de profanare (Numeri 1:53). 



27 | P a g e  
 

Concluzie locală: nu „păzești” ceva în absența unui risc. Šāmar presupune 

existența a ceva ce poate fi pierdut, corupt sau atacat. 

Edenul ca spațiu sacru: Multe indicii sugerează că Edenul funcționează 

ca un proto-sanctuar: 

➢ prezența directă a lui Dumnezeu, 

➢ limbaj preoțesc („a lucra” / „a păzi”), 

➢ acces restricționat ulterior (heruvimi, Gen. 3:24). 

➢ În Scriptură, spațiile sacre sunt întotdeauna păzite. Dacă Edenul 

trebuia „păzit”, atunci exista posibilitatea profanării lui. 

➢ Șarpele nu este un accident narativ: Geneza 3 nu introduce 

șarpele ca pe o surpriză cosmică, ci ca pe un agent: 

➢ deja prezent în creație, 

➢ capabil de comunicare, 

➢ moral ostil planului lui Dumnezeu. 

Faptul că: 

➢ Adam nu intervine (Gen. 3:6), 

➢ Eva dialoghează nestingherit cu șarpele, 

sugerează un eșec al funcției de păzitor, nu o situație imprevizibilă. 

Implicație teologică (foarte important): Porunca de a păzi nu implică: 

➢ că Adam știa detalii despre șarpe, 

➢ că în Eden exista deja păcat manifest. 

Dar implică: 

➢ posibilitatea unei amenințări externe, 

➢ responsabilitatea omului de a discerne și respinge orice ar 

submina ordinea lui Dumnezeu. 

➢ Așadar, putem deduce corect: Porunca de a păzi Edenul includea 

pregătirea morală și spirituală pentru a respinge orice intruziune 

care ar fi contestat autoritatea lui Dumnezeu — iar șarpele este 

manifestarea concretă a acestei intruziuni. 

➢ Concluzie la acest punct: Porunca de a „păzi” grădina implică 

mai mult decât conservare ecologică; ea presupune veghe 

spirituală. Edenul, ca spațiu sacru, trebuia protejat de orice 

intruziune care ar fi subminat ascultarea de Dumnezeu. Eșecul lui 

Adam de a-și exercita această funcție explică tăcerea sa în fața 

șarpelui și gravitatea căderii. 

II. Căderea și distorsionarea relației omului cu creația 

1. Blestemul asupra pământului 



28 | P a g e  
 

„Blestemat este acum pământul din pricina ta. Cu multă trudă să-ți 

scoți hrana din el în toate zilele vieții tale.” (Geneza 3:17, VDC) 

Căderea nu a anulat mandatul creațional, dar l-a făcut dureros și dificil. 

Natura devine ostilă, iar munca este marcată de sudoare și suferință. Este 

esențial de observat că blestemul nu cade direct asupra omului, ci 

asupra pământului, mediul în care omul își exercită mandatul creațional. 

Mandatul de a „lucra” și „păzi” creația (Geneza 2:15) nu este revocat, dar 

este profund distorsionat. Munca, ce fusese inițial o expresie a bucuriei 

și a cooperării cu Dumnezeu, devine acum o activitate marcată de: 

➢ trudă continuă, 

➢ opoziția naturii (spini și pălămidă), 

➢ efort fizic intens („sudoarea feței”), 

➢ și, în cele din urmă, de limitarea finală a morții. 

Natura nu mai răspunde spontan și armonios conducerii omului, ci devine 

ostilă, imprevizibilă și adesea distructivă. Dezastrele naturale, 

degradarea solului, boala și moartea sunt manifestări ale acestei stări 

căzute. Omul rămâne administrator, dar este acum un administrator într-o 

lume deteriorată. 

2. Creația supusă deșertăciunii 

„Căci făptura a fost supusă deșertăciunii – nu de bunăvoie, ci din 

pricina Celui ce a supus-o – cu nădejdea însă…” (Romani 8:20, VDC) 

„…că și ea va fi izbăvită din robia stricăciunii, ca să aibă parte de 

slobozenia slavei copiilor lui Dumnezeu.” (Romani 8:21, VDC) 

Apostolul Pavel afirmă că întreaga creație se află într-o stare de 

deșertăciune și robia stricăciunii, nu ca rezultat al unui defect inerent, ci 

ca urmarea directă a păcatului omului. Scriptura subliniază explicit că 

această supunere nu a fost „de bunăvoie”, ceea ce exclude 

responsabilitatea morală a creației în sine. 

Creația a fost supusă acestei stări „din pricina Celui ce a supus-o”, o 

formulare care indică acțiunea suverană a lui Dumnezeu, exercitată ca 

judecată dreaptă asupra păcatului uman. Astfel, blestemul nu este 

arbitrar, ci profund moral: pământul suferă deoarece omul, căruia i-a fost 

încredințată administrarea lui, a căzut în neascultare. Păcatul omului 

afectează și pe cei nevinovați. 

Această realitate explică tensiunea actuală dintre om și mediul 

înconjurător. Natura, care fusese creată să coopereze cu omul, devine 

adesea ostilă: munca este grea, resursele sunt limitate, iar degradarea și 

moartea marchează întreaga ordine creată. Creația reflectă, astfel, 

consecințele păcatului, nu caracterul Creatorului. 



29 | P a g e  
 

Totuși, supunerea creației deșertăciunii nu este lipsită nici de speranță, nici 

de scop. Pavel afirmă că această stare este temporară, fiind însoțită de 

„nădejdea” eliberării viitoare. Creația nu va fi anihilată, ci restaurată, iar 

eliberarea ei este strâns legată de glorificarea finală a copiilor lui 

Dumnezeu. În perspectiva biblică, mântuirea omului și restaurarea creației 

sunt realități distincte, dar interconectate. Pocăința omului nu produce în 

sine vindecarea universului, ci înlătură singura barieră morală care o 

împiedică, conform hotărârii stabilite din veșnicii de Tatăl suveran. Astfel, 

ostilitatea prezentă a creației rămâne un semn constant al efectelor 

păcatului și un apel continuu la pocăință, în așteptarea restaurării aduse 

exclusiv de Dumnezeu. 

Prin urmare, Scriptura ne învață că problema creației nu este creația 

însăși, ci păcatul omului. Orice abordare care tratează natura ca victimă 

a omului în sens exclusiv moral, sau ca realitate autonomă ce trebuie 

mântuită de om, ratează cauza fundamentală a degradării ei. Doar 

intervenția finală a lui Dumnezeu, prin Hristos, va aduce izbăvirea deplină 

atât a omului, cât și a creației. 

Creația suferă din cauza păcatului omului, nu din propria vină. 

III. Responsabilitatea omului față de creație după cădere 

Căderea omului a distorsionat relația sa cu creația, dar nu a anulat 

responsabilitatea încredințată de Dumnezeu. În diferite dispensații, 

Dumnezeu reafirmă și reglementează această responsabilitate, adaptând-o 

condiției morale a omenirii, fără a-i modifica esența, ceea ce vom atinge 

cu studiul nostru în secțiunea de față. 

1. Reconfirmarea mandatului în dispensația guvernării umane 

„Dumnezeu a binecuvântat pe Noe și pe fiii lui și le-a zis: «Creșteți, 

înmulțiți-vă și umpleți pământul.” (Geneza 9:1, VDC) → Confirmă 

continuitatea mandatului originar. 

Dumnezeu reafirmă autoritatea omului, introducând însă responsabilități 

morale mai stricte. După judecata potopului, Dumnezeu reconfirmă 

mandatul originar al omului, demonstrând că responsabilitatea față de 

creație rămâne valabilă chiar într-o lume afectată de păcat, însă trebuie 

exercitată în condițiile noi generate de cădere. 

„Frica și groaza de voi să fie peste toate fiarele pământului, peste toate 

păsările cerului…” (Geneza 9:2, VDC) → Text-cheie pentru afirmația 

despre schimbarea paradigmei relației om–creație. 



30 | P a g e  
 

Această reafirmare are loc în cadrul dispensației guvernării umane, unde 

autoritatea omului este menținută, dar reglementată prin constrângeri 

morale mai explicite. 

Dacă în Eden relația omului cu creația era una armonioasă, după cădere și 

potop ea este marcată de tensiune și teamă, indicând o schimbare 

fundamentală în modul de administrare a creației și, implicit, inaugurarea 

unei noi dispensații. Legat de noile dispensații, să nu uităm excelenta 

afirmație a marelui om al credinței, Charles Ryrie: „O dispensație 

schimbă modul de administrare, nu scopul lui Dumnezeu.” 

Scriptura arată că viețuitoarele vor avea frică de om, iar consumul de carne 

este permis, ceea ce reflectă o modificare semnificativă a dinamicii 

creației.  

„Tot ce se mișcă şi are viață să vă slujească de hrană; toate vi le dau…” 

(Geneza 9:3, VDC) → Arată clar că nu revenim la Eden, ci la o 

administrare diferită, post-cădere. 

Totuși, această autoritate nu este absolută. Dumnezeu introduce limite 

clare, subliniind valoarea vieții și responsabilitatea omului pentru modul 

în care își exercită stăpânirea. „Numai carne cu viața ei, adică sângele 

ei, să nu mâncați.” (Geneza 9:4, VDC) „Căci Dumnezeu a făcut pe om 

după chipul Lui.” (Geneza 9:6, VDC) → Fundamentează ideea ta că 

autoritatea nu este absolută, ci reglementată moral. 

Prin urmare, reafirmarea mandatului nu legitimează exploatarea arbitrară 

a creației, ci impune o responsabilitate morală mai strictă, adaptată unei 

lumi post-cădere. Omul rămâne administrator, dar este acum chemat să 

acționeze cu discernământ, știind că va da socoteală pentru felul în care 

folosește ceea ce i-a fost încredințat. 

„Căci Dumnezeu va aduce orice faptă la judecată…” (Eclesiastul 

12:14, VDC) → Susține concluzia paragrafului  privind răspunderea 

administratorului. 

2. Legea mozaică și protejarea creației 

„¹⁰ Timp de șase ani, să semeni pământul și să-i strângi rodul. ¹¹ Dar în 

al șaptelea, să-i dai răgaz și să-l lași să se odihnească; din rodul lui să 

mănânce săracii poporului tău, iar ce va mai rămâne să mănânce 

fiarele de pe câmp. Tot așa să faci cu via și măslinii tăi.” (Exod 23:10–

11, VDC) 

„¹⁹ Dacă vei împresura multe zile o cetate cu care ești în război, ca s-o 

cucerești, pomii să nu-i strici, tăindu-i cu securea; să mănânci din ei și 



31 | P a g e  
 

să nu-i tai, căci pomul de pe câmp este oare un om ca să fie nimicit 

prin împresurare de tine?” (Deuteronom 20:19, VDC) 

Legea reflectă grija lui Dumnezeu pentru creație, fără a o sacraliza. În 

cadrul dispensației Legii, Dumnezeu introduce porunci concrete care 

reglementează relația poporului Său cu pământul și cu mediul 

înconjurător. Aceste porunci nu apar ca măsuri pragmatice izolate, ci ca 

expresii ale caracterului moral și ordonat al lui Dumnezeu, aplicat vieții 

cotidiene a Israelului. 

Porunca privind odihna pământului subliniază faptul că creația nu este 

destinată exploatării neîntrerupte. Pământul, deși dat omului spre folosire, 

rămâne sub autoritatea lui Dumnezeu. Ritmul muncii și al odihnei impus 

de Lege reflectă o limitare intenționată a dreptului omului de a consuma 

resursele după propria voință. Astfel, Legea îl învață pe om să recunoască 

faptul că rodnicia nu este rezultatul exclusiv al efortului uman, ci în 

mod primordial al binecuvântării divine. 

De asemenea, interdicția distrugerii pomilor chiar și în contextul 

războiului arată că necesitățile militare sau economice nu justifică 

devastarea gratuită a creației. Pomii sunt descriși ca surse de viață și 

hrană, iar protejarea lor subliniază ideea că războiul nu suspendă 

responsabilitatea morală. Chiar și în cele mai extreme circumstanțe, 

omul rămâne dator să exercite stăpânirea asupra creației cu discernământ 

și măsură. 

Este important de observat că Legea nu sacralizează natura. Creația nu este 

prezentată ca entitate morală autonomă și nici ca obiect de venerare. Ea 

este valoroasă deoarece aparține lui Dumnezeu și servește scopurilor Sale. 

Protejarea creației este, așadar, un act de ascultare față de Dumnezeu, nu 

o formă de devoțiune față de natură. 

Prin aceste porunci, Dumnezeu modelează conștiința morală a poporului 

Său, arătând că responsabilitatea față de creație face parte dintr-o viață 

trăită în supunere față de voia Sa. Legea pregătește astfel cadrul pentru 

înțelegerea mai profundă a isprăvniciei asignate omului, care va fi reluată 

și aprofundată în revelația ulterioară. 

IV. Responsabilitatea față de creație în dispensația harului 

1. Isprăvnicie creștină 

„¹ Iată cum trebuie să fim priviți noi: ca niște slujitori ai lui Hristos și 

ca niște ispravnici ai tainelor lui Dumnezeu. ² Încolo, ce se cere de la 

ispravnici este ca fiecare să fie găsit credincios în lucrul încredințat 

lui.” (1 Corinteni 4:1-2, VDC) 



32 | P a g e  
 

Deși în 1 Corinteni 4:1–2 Pavel se referă direct la isprăvnicia slujitorilor 

față de revelația lui Dumnezeu, principiul general al isprăvniciei 

rămâne valid: ceea ce Dumnezeu încredințează omului trebuie 

administrat cu credincioșie. În acest sens, creația, care Îi aparține lui 

Dumnezeu (1 Corinteni 10:26), dar ne-a fost încredințată în grijă, nu 

poate fi tratată cu indiferență sau abuz, ci cu responsabilitate, asemenea 

altor realități aflate sub administrarea noastră (familia, relațiile, 

autoritatea).  

„¹⁶ Pentru că prin El au fost făcute toate lucrurile care sunt în ceruri 

și pe pământ, cele văzute și cele nevăzute: fie scaune de domnii, fie 

dregătorii, fie domnii, fie stăpâniri. Toate au fost făcute prin El și 

pentru El.” (Coloseni 1:16, VDC) 

În consecință, creștinul trebuie să folosească creația cu: 

➢ recunoștință, 

➢ cumpătare, 

➢ responsabilitate. 

2. Avertismente biblice 

„¹⁷ Îndeamnă pe bogații veacului acestuia să nu se îngâmfe și să nu-și 

pună nădejdea în niște bogății nestatornice, ci în Dumnezeu, care ne 

dă toate lucrurile din belșug ca să ne bucurăm de ele.” (1 Timotei 6:17, 

VDC). Scriptura respinge atât materialismul, cât și ascetismul extrem, 

afirmând că bunurile create sunt daruri ale lui Dumnezeu, menite să fie 

folosite cu recunoștință. Acest principiu are consecințe practice asupra 

relației omului cu creația: ea nu trebuie exploatată abuziv pentru câștig 

egoist, dar nici transformată într-un obiect de venerare. 

V. Creația și escatologia biblică 

1. Restaurarea viitoare (vindecarea creației în Mileniu) 

„Căci știm că până în ziua de azi, toată făptura suspină și suferă 

durerile nașterii.” (Romani 8:22, VDC) 

Apostolul Pavel descrie creația ca fiind implicată direct în drama 

căderii, afectată de păcatul omului și supusă stricăciunii. Imaginea 

„durerilor nașterii” indică faptul că suferința creației nu este lipsită de sens, 

ci orientată spre o intervenție viitoare a lui Dumnezeu, fără a implica 

însă caracterul definitiv al acestei stări de restaurare. 

În perspectiva premilenistă, această intervenție se manifestă literal, 

istoric și vizibil în timpul Împărăției de o mie de ani a lui Hristos 

(Apocalipsa 20:1–6). Domnia mesianică va aduce o vindecare reală a 



33 | P a g e  
 

ordinii create, afectată de blestemul căderii: armonia naturii este parțial 

restabilită, viața este prelungită, iar violența și haosul sunt drastic limitate. 

Cu toate acestea, păcatul nu este eliminat complet, iar moartea continuă 

să existe, deși restrânsă (cf. Isaia 65:20). 

Această restaurare are un caracter temporar și funcțional, nu definitiv. La 

sfârșitul Mileniului, răzvrătirea finală a omenirii nerăscumpărate 

(Apoc.20:7–10) demonstrează că natura căzută a omului persistă, iar 

creația, deși vindecată, rămâne vulnerabilă la corupere. Astfel, Mileniul 

nu reprezintă starea finală a universului, ci ultima etapă a istoriei lumii 

vechi. 

2. Judecata finală și creația nouă (discontinuitatea definitivă) 

„⁵ Cel ce ședea pe scaunul de domnie a zis: „Iată, Eu fac toate lucrurile 

noi.” Și a adăugat: „Scrie, fiindcă aceste cuvinte sunt vrednice de 

crezut și adevărate.” (Apocalipsa 21:5, VDC) 

După încheierea Mileniului și judecata finală, Scriptura afirmă 

distrugerea definitivă a creației actuale și apariția cerurilor noi și a 

pământului nou (Apoc.21–22; 2 Petru 3:10–13). Limbajul biblic indică o 

judecată cosmică prin foc, care duce la dispariția ordinii vechi, 

incompatibilă ontologic cu starea veșnică. 

Această etapă nu reprezintă o restaurare sau transformare a creației 

existente, ci o creație nouă, de o natură nepieritoare, adecvată unei 

umanități glorificate, eliberate definitiv de păcat și moarte. Așa cum sarx 

(carnea, firea veche) este incompatibilă cu Împărăția lui Dumnezeu, nu o 

poate moșteni și este înlăturată, nu recuperată, tot astfel și actuala creație 

este anihilată, nu reciclată, pentru a face loc unei realități cu totul noi. 

Prin urmare, escatologia biblică distinge clar între: 

➢ vindecarea temporară a creației în Mileniu (istorică, parțială, 

reversibilă), 

➢ și judecata finală urmată de creația nouă (definitivă, 

nepieritoare, veșnică). 

➡ Implicație teologică majoră: Faptul că actuala creație va fi, în cele din 

urmă, judecată și înlocuită nu justifică disprețul față de ea. Dimpotrivă, ea 

rămâne scena planului lui Dumnezeu până la sfârșit, obiect al grijii Sale 

providențiale și al responsabilității morale a omului, până la momentul 

hotărât al judecății finale. 

Formulare-sinteză (idee-cheie): Creația va fi vindecată temporar sub 

domnia lui Hristos, dar numai judecata finală va face loc unei creații 

noi, nepieritoare, potrivite pentru starea veșnică a omului glorificat. 



34 | P a g e  
 

VI. Aplicații practice 

1. Trăim ca administratori, nu ca stăpâni absoluți.  

În dispensația harului, omul nu este proprietarul creației, ci administratorul 

ei temporar. Conștienți că lumea prezentă este trecătoare și supusă 

judecății, o folosim cu responsabilitate, nu cu aroganță sau abuz. 

2. Respingem ecologismul ideologic și nepăsarea distructivă.  

Scriptura nu sacralizează natura, dar nici nu legitimează disprețul față de 

ea. Creștinul respinge atât idolatrizarea creației, cât și exploatarea ei 

egoistă, trăind într-un echilibru moral dictat de Cuvânt, nu de ideologii. 

3. Așteptăm restaurarea creației prin Hristos, nu prin eforturi umane 

utopice.  

Speranța noastră nu este într-o lume „salvată” prin politici sau programe 

umane, ci în intervenția finală a Domnului. Această așteptare ne eliberează 

de „himere” și mesianism secular și ne cheamă la o trăire credincioasă, în 

sfințenie și responsabilitate, până la împlinirea planului lui Dumnezeu. 

CONCLUZIE 

Responsabilitatea omului față de creație își are originea în actul creației, 

nu în ideologii moderne. Scriptura îl prezintă pe om ca administrator-

delegat, chemat să exercite autoritate în numele lui Dumnezeu, nu ca 

stăpân absolut al lumii create. Acest mandat, întemeiat în Geneza, nu este 

anulat de cădere, ci reformulat, devenind mai dificil de împlinit într-o 

lume supusă blestemului și stricăciunii. 

Căderea omului a afectat profund relația sa cu creația, iar Scriptura arată 

clar că problema nu este creația însăși, ci păcatul omului. Natura suferă 

nu din vina ei, ci ca urmare a neascultării administratorului ei. De-a lungul 

diferitelor dispensații, Dumnezeu reafirmă responsabilitatea omului față 

de creație, reglementând-o moral și adaptând modul de administrare la 

condiția căzută a omenirii, fără a-i schimba însă esența. 

În dispensația harului, această responsabilitate capătă o dimensiune 

spirituală profundă: creștinul este chemat să preia mantaua de ispravnic 

credincios, folosind creația cu recunoștință, cumpătare și discernământ, 

evitând atât idolatrizarea naturii, cât și exploatarea ei egoistă. Scriptura 

respinge deopotrivă materialismul care abuzează creația și ascetismul sau 

ecologismul ideologic care o sacralizează. Escatologia biblică oferă cadrul 

final al înțelegerii corecte a creației. În perspectiva premilenistă, creația va 

cunoaște o vindecare reală, dar parțială și temporară, sub domnia lui 

Hristos în Mileniu, urmată de o judecată finală care va duce la dispariția 



35 | P a g e  
 

definitivă a ordinii vechi și la apariția unei creații noi, nepieritoare, 

potrivite pentru starea veșnică a omului glorificat. Restaurarea finală nu 

este rodul eforturilor umane, ci lucrarea suverană a lui Dumnezeu. 

Prin urmare, credinciosul trăiește între mandatul prezent și speranța 

viitoare: administrând creația cu responsabilitate astăzi, fără a-și pune 

nădejdea în utopii sau mesianisme seculare, și așteptând cu credință 

împlinirea planului lui Dumnezeu prin Hristos. Această perspectivă 

echilibrată protejează atât demnitatea creației, cât și supremația 

Creatorului, orientând viața credinciosului spre ascultare, sfințenie și 

speranță. 

Concluzie-sinteză memorabilă: Omul nu este chemat să mântuiască 

creația, ci să o administreze credincios, până când Hristos va aduce 

judecata finală și creația nouă. 

ÎNTREBĂRI 

1. Cum definește Scriptura relația omului cu creația: stăpân absolut 

sau administrator-delegat? Care sunt implicațiile practice ale acestei 

diferențe? 

2. Ce anume s-a pierdut în urma căderii omului și ce a rămas valabil 

din mandatul creațional? Cum explică acest lucru tensiunea actuală 

dintre om și natură? 

3. De ce afirmă Scriptura că problema creației nu este creația însăși, 

ci păcatul omului? Cum corectează această perspectivă atât 

ecologismul secular, cât și nepăsarea distructivă? 

4. Cum este reafirmată și reglementată responsabilitatea omului față 

de creație în diferitele dispensații biblice? Ce se schimbă în modul 

de administrare și ce rămâne constant? 

5. Ce înseamnă, practic, să trăim ca ispravnici credincioși ai creației 

în dispensația harului? Care sunt limitele folosirii creației și care 

sunt pericolele extreme de evitat? 

6. Cum influențează escatologia biblică (Mileniul, judecata finală, 

creația nouă) atitudinea noastră față de lumea prezentă? De ce 

speranța creștină nu poate fi înlocuită de proiecte sau „utopii” umane? 

7. Cum ar trebui să se distingă perspectiva creștină asupra creației 

de abordările moderne secularizate? Ce aduce Scriptura în plus față 

de soluțiile exclusiv umane? 

Întrebare-sinteză (opțional): Cum ne ajută înțelegerea mandatului 

creațional, a căderii și a escatologiei biblice să trăim echilibrat între 

responsabilitatea prezentă și speranța viitoare în Hristos? 

L.Murg 

  



36 | P a g e  
 

Căderea Omului – Neascultarea, moartea, natura coruptă 
Text: Geneza 3, Romani 3:-23, Romani 5:12-21, Efeseni 2:1-3 

Versetul de Aur: Romani 5:19 „Căci, după cum, prin neascultarea unui 

singur om, cei mulți au fost făcuți păcătoși, tot așa, prin ascultarea unui 

singur om, cei mulți vor fi făcuți neprihăniți.” 

INTRODUCERE  

Scriptura afirmă că, atunci când Dumnezeu a privit la creația Sa, singura 

declarație potrivită pentru a o descrie a fost: „Iată că erau foarte bune” 

(Geneza 1:31). Aceasta însemna că nu exista nicio fisură, nicio umbră și 

nicio notă falsă în simfonia lucrării Lui. Și totuși, lumea pe care o vedem 

astăzi nu mai seamănă deloc cu acel tablou. Bolile, cutremurele, 

războaiele, ura, frica și rușinea strigă toate același adevăr: ceva s-a rupt 

profund. Scriptura ne explică și cauza: „printr-un singur om a intrat 

păcatul în lume și, prin păcat, a intrat moartea” (Romani 5:12). 

Căderea omului nu a afectat doar inima lui, ci întreaga creație. De aceea, 

„toată firea suspină și suferă durerile nașterii până acum” (Romani 8:22). 

Păcatul nu este doar o problemă interioară sau psihologică, ci sursa unei 

dezordini morale și cosmice. Însă Scriptura nu se oprește la acest 

diagnostic teribil. Ea ne descoperă și sensul istoriei: drumul de la 

înstrăinare la împăcare. Păcatul ne-a despărțit de Dumnezeu — 

„nelegiuirile voastre pun un zid de despărțire între voi și Dumnezeul 

vostru” (Isaia 59:2) — și ne-a făcut „vrăjmași” ai Lui (Romani 5:10). 

În același timp, Evanghelia ne spune că Dumnezeu Însuși a luat inițiativa: 

„și pe voi, care erați odinioară străini și vrăjmași… v-a împăcat acum” 

(Coloseni 1:21–22). În lecția de față vom analiza această dramă majoră — 

căderea omului în păcat — pentru a înțelege ce prăpastie a deschis ea 

între noi și Dumnezeu, între noi și ceilalți oameni și între noi și creația în 

care trăim. Vom vedea, de asemenea, cum Hristos a venit nu doar să ne 

„repare viața”, ci să restaureze relația frântă cu Dumnezeul cel sfânt. 

OBIECTIVE 

➢ Să înțelegem gravitatea căderii și a păcatului; 

➢ Să distingem natura păcatului și a păcatului originar; 

➢ Să pricepem rolul lui Adam și al lui Hristos ca reprezentanți ai 

omenirii. 

SCHIȚA 

I. Care au fost efectele căderii? – Patru înstrăinări majore 



37 | P a g e  
 

II. Ce este păcatul? 

III. Cum înțelegem păcatul originar? – Starea noastră, nu doar 

faptele noastre 

IV. Cum se transmite păcatul? – Reprezentarea în Adam 

ANALIZA 

I. Care au fost efectele căderii? – Patru înstrăinări majore 

1. Înstrăinarea dintre om și natură 

Când Dumnezeu l-a creat pe om, i-a poruncit: „Stăpâniți peste… tot 

pământul” (Geneza 1:28). Adam trebuia să conducă lumea într-un mod 

care să reflecte caracterul lui Dumnezeu: cu grijă, bunătate și 

responsabilitate. Însă, atunci când omul s-a corupt, și stăpânirea lui s-a 

corupt. Creația a început să se împotrivească omului. Pământul a fost 

blestemat, munca a devenit grea, iar solul a început să producă „spini și 

pălămidă” (Geneza 3:17–18). Este important să observăm că munca în 

sine nu este blestemată. Ea a fost instituită înainte de cădere (Geneza 

2:15). După păcat însă, munca a devenit o luptă. Natura, care trebuia să 

coopereze armonios cu omul, acum îl frustrează, îl obosește și i se 

împotrivește. De atunci, întreaga creație „suspină” (Romani 8:22), pentru 

că omul, stăpânul ei, a căzut. Astfel, căderea omului a devenit și căderea 

lumii. 

2. Înstrăinarea dintre om și Dumnezeu 

Aceasta este rana centrală și cea mai adâncă a căderii. Prin păcat, omul nu 

a pierdut doar Grădina Edenului, ci și relația cu Dumnezeu. Scriptura 

afirmă clar: „Nelegiuirile voastre pun un zid de despărțire între voi și 

Dumnezeul vostru” (Isaia 59:2). Păcatul nu ne face doar vinovați, ci ne 

face dușmani ai lui Dumnezeu (Romani 5:10). 

Deși cultura modernă consideră termenul „dușman” prea dur, Biblia nu 

atenuează realitatea. Omul căzut este: 

➢ Dușman al lui Dumnezeu, 

➢ Obiect al mâniei Sale drepte (Efeseni 2:3), 

➢ Separat de prezența Sa (Efeseni 4:18). 

Tragedia este că mulți se liniștesc cu ideea unei iubiri divine care nu judecă 

și nu cere nimic. Scriptura însă spune că, fără împăcare, înstrăinarea și 

mânia rămân (Ioan 3:36). În sens ultim, Dumnezeu este Cel de care trebuie 

să fim mântuiți — adică de mânia Sa dreaptă împotriva păcatului. Această 

împăcare este posibilă doar prin Hristos. 

3. Înstrăinarea dintre om și om 



38 | P a g e  
 

Căderea nu a rupt doar relația cu Dumnezeu, ci și relațiile dintre oameni. 

Armonia inițială a fost înlocuită cu conflictul. Ceea ce începe în Geneza 3 

ca o aparent „mică” neascultare în grădină se manifestă în Geneza 4 ca 

violență deschisă și sânge vărsat pe câmp: Cain îl ucide pe Abel. Astfel, 

Scriptura arată că păcatul, odată introdus, poartă în sine principiul morții, 

indiferent de forma inițială a manifestării sale. De atunci, istoria umană 

devine o succesiune de conflicte, gelozii, adulter, certuri, furturi, violență 

și războaie. Păcatul afectează familia, căsnicia, prieteniile, bisericile și 

națiunile. El nu este doar neascultare față de Dumnezeu, ci și o lovitură 

adusă aproapelui — chipului lui Dumnezeu din celălalt. 

4. Înstrăinarea omului de sine însuși 

Aceasta este una dintre cele mai ignorate consecințe ale căderii. Omul nu 

este doar în conflict cu lumea și cu ceilalți, ci și cu sine însuși. El se 

rușinează, se condamnă, se urăște, nu mai știe cine este. Simte un gol 

interior și o ruptură între ceea ce ar trebui să fie și ceea ce este în realitate. 

Societatea modernă răspunde cu sloganuri precum „autoapreciere”, „self-

esteem” și „self-love”. Însă aceste soluții cosmetizează rana, nu o vindecă. 

Problema nu este lipsa iubirii de sine, ci faptul că păcatul a fracturat 

interiorul omului: mintea, inima și identitatea lui. Păcatul ne-a făcut străini 

chiar de noi înșine. Numai harul lui Hristos poate restaura identitatea 

pierdută. 

II. Ce este păcatul? 

Biblia folosește pentru păcat termenul grecesc hamartía, care înseamnă „a 

nu nimeri ținta”. Imaginea provine din arta tragerii cu arcul: arcașul 

țintește, dar săgeata cade sub țintă. Aceasta este drama umană. Omul a fost 

creat să trăiască după standardul Legii lui Dumnezeu, dar viața lui se abate 

mereu de la țintă. „Toți au păcătuit și sunt lipsiți de slava lui Dumnezeu” 

(Romani 3:23). 

Catehismul definește concis: „Păcatul este orice lipsă de conformare cu 

Legea lui Dumnezeu sau orice încălcare a ei.” Două dimensiuni ale 

păcatului: 

1. Lipsa de conformare (păcate de omitere).  

Acestea sunt păcate ale lucrurilor bune pe care nu le facem: 

➢ Nu-L iubim pe Dumnezeu cu toată inima (Matei 22:37), 

➢ Nu ne iubim aproapele ca pe noi înșine (Matei 22:39), 

➢ Nu căutăm sfințenia (Evrei 12:14). 



39 | P a g e  
 

Omul poate părea moral și religios, dar lipsa dragostei, a ascultării și a 

închinării este deja păcat. Aceste păcate sunt tăcute și invizibile, dar reale 

înaintea lui Dumnezeu. 

2. Încălcarea activă (păcate de comitere): 

Dumnezeu spune „Să nu…”, iar omul spune „Totuși, voi…”. Exemple: 

minciuna, adulterul, furtul, idolatria, răzvrătirea (Exodul 20). Ambele 

dimensiuni sunt la fel de vinovate înaintea unui Dumnezeu sfânt. 

Privatio și Negatio – natura profundă a păcatului: 

➢ Privatio – păcatul ca lipsă a sfințeniei 

➢ Negatio – păcatul ca opoziție activă față de voia lui Dumnezeu 

De aceea Scriptura numește păcatul „fărădelege” (1 Ioan 3:4). Păcatul nu 

este un adaos superficial, ci o deformare fundamentală a ființei: 

➢ O corupere a inimii, 

➢ O lipsă radicală a neprihănirii, 

➢ O opoziție activă față de Dumnezeu. 

De aceea nu avem nevoie doar de educație sau reformă, ci de regenerare. 

III. Cum înțelegem păcatul originar? – Starea noastră, nu doar 

faptele noastre 

Păcatul originar nu este primul păcat al lui Adam și Eva, ci starea în care 

a intrat omenirea prin acel păcat. Nu suntem păcătoși pentru că păcătuim; 

păcătuim pentru că suntem păcătoși. Faptele sunt simptomele unei naturi 

căzute. „Inima este nespus de înșelătoare și deznădăjduit de rea” (Ieremia 

17:9). Ne naștem în această stare (Psalmul 51:5). Augustin descrie patru 

stări ale omului: 

➢ Înainte de cădere: posse peccare, posse non peccare; 

➢ După cădere: non posse non peccare. 

Omul căzut nu este un pacient bolnav, ci un mort spiritual. Deși poate 

face fapte bune, îi lipsește motivația corectă: dragostea pentru Dumnezeu. 

De aceea Scriptura spune că „nu este niciun om neprihănit” (Rom.3:10-

11). 

IV. Cum se transmite păcatul? – Reprezentarea în Adam 

Romani 5:12–19 arată că întreaga omenire este solidară în Adam. El a fost 

creat nu doar ca individ, ci ca reprezentant al rasei umane. Prin Adam a 

venit ruina; prin Hristos vine mântuirea. Dacă respingem reprezentarea în 

Adam, trebuie să respingem și reprezentarea în Hristos. 



40 | P a g e  
 

Dumnezeu este Cel care stabilește reprezentanții. El este omniscient, drept 

și sfânt. Principiul reprezentării este singura cale prin care Dumnezeu 

poate mântui o omenire întreagă. 

CONCLUZII 

Căderea omului în păcat înseamnă: 

❖ O dezordine cosmică; 

❖ O înstrăinare totală (de natură, de dumnezeu, de aproapele, de sine); 

❖ O stare de păcat originar; 

❖ O incapacitate morală reală; 

❖ O vinovăție reală în Adam. 

Soluția nu este mai multă educație sau voință, ci: 

❖ Al doilea Adam, Isus Hristos; 

❖ Lucrarea suverană a Duhului Sfânt; 

❖ Nașterea din nou. 

Aceasta este vestea dureroasă și glorioasă a Scripturii: suntem mai căzuți 

decât am crede, dar în Hristos suntem mai iubiți și mai răscumpărați decât 

am îndrăzni să sperăm. 

Ed.Cernăuțan  

 

  



41 | P a g e  
 

Pedeapsa omului – Despărțirea de Dumnezeu 
Text: Gen 3:15-19; Gen 3:7, 8-10; Rom 5:12; Rom 8:20-22; Efes. 2:1-3. 

Cuvântul de Aur: Rom 6:23 „Fiindcă plata păcatului este moartea, dar 

darul fără plată al lui Dumnezeu este viața veșnică în Isus Hristos, 

Domnul nostru.” 

INTRODUCERE 

Cel mai greu adevăr de acceptat pentru omul necredincios este faptul că se 

află sub mânia lui Dumnezeu. De ce ar fi Dumnezeu mânios pe oameni? 

Nu suntem chiar atât de răi; mai greșim din când în când, dar, în general, 

încercăm să facem binele, nu-i așa? 

Scriptura ne arată însă că realitatea este mult mai gravă. La căderea omului 

în păcat s-au produs două lucruri devastatoare: pe de o parte, rebeliunea 

omului a dus la autodistrugerea sa morală și spirituală; pe de altă parte, 

Dumnezeu a fost nevoit să-l îndepărteze pe om din prezența Sa sfântă, 

pentru ca acesta să nu fie distrus pentru eternitate. 

Păcatul nu este o simplă greșeală sau o slăbiciune trecătoare, ci o ruptură 

profundă care a afectat întreaga existență umană și relația omului cu 

Dumnezeul său. 

OBIECTIVE 

➢ Să înțelegem severitatea consecințelor păcatului. 

➢ Să ne reamintim că fiecare dimensiune a vieții umane a fost 

afectată de păcat. 

➢ Să medităm asupra celei mai grave consecințe a păcatului și să 

observăm nădejdea scripturală că această problemă va fi rezolvată 

de Însuși Dumnezeu. 

SCHIȚA 

I. Consecințele naturale ale păcatului 

II. Consecințele penale ale păcatului 

III. Despărțirea omului de Dumnezeu – cea mai gravă 

consecință 

ANALIZA 

I. Consecințele naturale ale păcatului 

Când reprezentantul omenirii a căzut în păcat, a tras cu el fiecare om care 

avea să se nască din seminția lui. Nu doar atât: întreaga creație a fost târâtă 



42 | P a g e  
 

sub corupția păcatului și a morții. Căderea omului nu a fost un eveniment 

izolat, ci o catastrofă cu efecte universale. 

a. Auto-corupția 

Omul, în primul rând, s-a stricat pe sine. Nu absolut, dar extensiv. Fiecare 

dimensiune a ființei umane a fost afectată; nimic nu mai funcționează așa 

cum ar fi trebuit. 

1. Corupția minții: Nu ne mai putem încrede în propria gândire: 

„Inima este nespus de înșelătoare” (Ieremia 17:9). Avem nevoie 

de o înnoire a minții. Refrenul modern „încrede-te în ce-ți spune 

inima” izvorăște dintr-o inimă stricată. Imaginația noastră este 

supusă răului, iar gândirea noastră este distorsionată. Suntem 

ignoranți față de adevăr, ne concentrăm asupra lucrurilor 

nesemnificative și punem orice altceva în locul lui Dumnezeu. 

2. Corupția emoțiilor: Nici emoțiile nu ne indică în mod sigur ce 

este adevărat (Proverbe 28:1). Avem nevoie să fim ancorați pe 

Stânca care este Hristos, pentru ca emoțiile noastre să fie 

stăpânite. Ajungem să ne rușinăm de ceea ce nu este rușinos 

(mărturisirea Evangheliei) și să nu ne rușinăm de ceea ce este cu 

adevărat rușinos (păcatul, certurile, imoralitatea). 

3. Corupția voinței: Omul, în mod natural, nu vrea să caute binele 

(Romani 3:10–12). Nu avem nici dorința, nici puterea necesară 

pentru a face ce este drept. Avem nevoie de o transformare 

profundă și de o împuternicire divină pentru a dori și a urmări 

binele. 

4. Corupția trupului: Chiar și partea vizibilă a omului a fost afectată. 

Trupul nu mai funcționează așa cum a fost intenționat. Este supus 

bolilor, durerii, suferinței și, în cele din urmă, morții fizice, când 

trupul este separat de suflet. Cel mai minunat act al trupului – 

aducerea unui copil pe lume – este însoțit acum de durere. Avem 

nevoie de trupuri noi, transformate, care să nu mai fie supuse 

morții. 

b. Corupția relațiilor 

Căderea omului a distrus relațiile dintre oameni. Fratele își omoară fratele. 

Soțul se poartă aspru cu soția, soția manipulează soțul. Conducătorii 

asupresc supușii. Comunicarea, în loc să aducă lumină, creează confuzie. 

Păcatul rupe țesutul relațional al societății umane. 

c. Corupția creației 

Întreaga creație s-a răzvrătit împotriva omului. Animalele atacă. Pământul 

nu mai produce rodul dorit. Vântul, apa și elementele naturii devin 



43 | P a g e  
 

amenințări. Creația, care trebuia să slujească viața, ajunge să slujească 

moartea. 

Trebuie să observăm că aceste consecințe naturale nu vor fi pe deplin 

rezolvate decât la a doua venire a lui Hristos. 

II. Consecințele penale ale păcatului 

Consecințele naturale există din cauza consecințelor penale impuse de 

Dumnezeu. Dacă citim cu atenție Geneza 3, observăm că Dumnezeu nu 

rămâne pasiv. El pedepsește ispititorul, pe cei responsabili și creația. 

Dumnezeu stă ca Judecător asupra reprezentantului omenirii. Scriptura 

afirmă: „Dumnezeu i-a închis pe toți oamenii în neascultare, ca să aibă 

îndurare de toți” (Romani 11:32). Consecințele penale pot fi grupate în trei 

categorii: 

a. Pedeapsa originală 

După cădere, Dumnezeu nu descrie doar consecințe pasive, ci aplică 

judecata Sa activă. Blestemă șarpele și declară înmulțirea durerilor nașterii 

pentru femeie. Aceasta arată complexitatea judecății divine. 

Această pedeapsă a fost una disciplinară, nu finală. Dumnezeu nu a distrus 

omenirea, ci a impus o pedeapsă temporară menită să-l conducă pe om la 

pocăință. Moartea promisă a început cu moartea spirituală, a continuat cu 

degradarea și moartea fizică și va culmina, pentru cei nemântuiți, în 

moartea veșnică. 

b. Mânia actuală 

Scriptura afirmă clar că necredincioșii se află deja sub mânia lui 

Dumnezeu (Ioan 3:36). Ei nu trăiesc într-o stare neutră. Singurul lucru care 

stă între ei și judecata finală este mila lui Dumnezeu, care le acordă timp 

pentru pocăință. 

Pentru cel credincios nu mai este nicio condamnare (Romani 8:1). Pentru 

cel necredincios însă, există doar vinovăție. Chiar și faptele lui bune îi 

sporesc vina, pentru că sunt făcute din motive greșite și nu spre slava lui 

Dumnezeu. 

c. Judecata finală 

Nimic nu se compară cu groaza judecății finale pentru cei care nu au 

protecția Fiului. Dumnezeu este răbdător, dar este și un Judecător drept. 

Nimeni nu se va putea ascunde. Nimic nu va rămâne nejudecat. 



44 | P a g e  
 

Neascultarea din grădină merita moarte veșnică, iar neascultarea repetată 

în viața fiecărui om o confirmă. Oricine nu este găsit în Hristos va sta 

singur înaintea lui Dumnezeu. 

 

III. Despărțirea de Dumnezeu – cea mai gravă consecință 

Cea mai grea pedeapsă aplicată în grădină a fost alungarea omului din 

prezența lui Dumnezeu. Aceasta este consecința supremă a păcatului. 

Întreaga Scriptură urmărește această temă a îndepărtării de prezența 

Domnului, simbolizată prin mersul „spre est”. În Geneza 3:7–10 omul se 

ascunde de Dumnezeu, copleșit de vină și rușine. 

Doar prin planul mântuirii omul poate începe să se întoarcă „spre vest”, 

înapoi în prezența lui Dumnezeu. De aceea Scriptura se încheie cu 

promisiunea supremă: credincioșii vor petrece veșnicia în prezența 

Mielului, fără bariere și fără separare. 

Scriptura este clară: dragostea lui Dumnezeu există și acum, dar pentru cei 

nemântuiți ea va fi retrasă complet la judecata finală. Culminarea 

consecințelor penale va fi retragerea totală a feței binefăcătoare a lui 

Dumnezeu și experimentarea mâniei Sale fără restrângere. 

CONCLUZII 

În ciuda gravității căderii, a separării produse de păcat și a realității mâniei 

divine, Scriptura ne arată limpede că inițiativa restaurării nu aparține 

omului, ci lui Dumnezeu Însuși. 

Prorocul Ezechiel, aflat în exil, a primit o descoperire extraordinară. În 

timp ce poporul Domnului trăia cu convingerea că a fost lepădat definitiv 

de Dumnezeu, fiind departe de templu – locul perceput al întâlnirii cu El 

– lui Ezechiel i se descoperă un adevăr care schimbă radical înțelegerea 

prezenței divine. 

Ezechiel vede slava Domnului, dar nu o vede limitată la un spațiu anume, 

ci purtată pe un car cu roți care se mișcă în orice direcție. Mesajul este 

limpede: Dumnezeu nu este limitat de loc și nu rămâne pasiv, așteptând ca 

omul să găsească o cale de întoarcere în prezența Lui. Dumnezeu Însuși 

vine la om în exil. El ne caută și ne găsește. El este Cel care îndepărtează 

mânia ce stă asupra noastră. 

S.Plăcintă 

 

  



45 | P a g e  
 

Guvernarea omului – dispensații istorice 
Texte: Geneza 1:26–28; Psalmul 8:4–6; Efeseni 1:10; Romani 13:1; 

Apocalipsa 5:10 

Cuvântul de aur: 1 Corinteni 4:2 „Încolo, ce se cere de la ispravnici 

(administratori) este ca fiecare să fie găsit credincios în lucrul încredințat 

lui.” Romani 8:14 „Căci toți cei ce sunt călăuziți (conduși) de Duhul lui 

Dumnezeu sunt fii ai lui Dumnezeu.” 

INTRODUCERE 

Trăim într-o lume în care conducerea este necesară și exercitată activ: 

părinți care conduc familii, lideri care conduc comunități, guverne care 

conduc națiuni. Încă de la început, omul a fost pus într-o poziție de 

autoritate. Dar cum a intenționat Dumnezeu ca omul să guverneze? Și de 

ce istoria consemnează atât de multe eșecuri în exercitarea acestei 

responsabilități? 

Biblia ne arată că guvernarea omului nu este o invenție omenească, ci un 

mandat divin, oferit chiar de la creație. Dumnezeu, ca Suveran al 

universului, a ales să-Și exercite domnia pe pământ prin om, delegându-i 

autoritate și responsabilitate. Acest mandat nu s-a schimbat, însă modul în 

care omul l-a exercitat a variat de-a lungul istoriei. 

Pentru a înțelege acest adevăr, Scriptura ne descoperă dispensațiile – 

perioade distincte în care Dumnezeu a testat omenirea sub responsabilități 

specifice. În fiecare dintre cele șapte dispensații istorice, guvernarea 

omului reflectă starea sa spirituală, relația sa cu Dumnezeu și capacitatea 

sa de a administra ceea ce i-a fost încredințat. 

De la guvernarea armonioasă din Eden, la autoritatea limitată de Lege, 

apoi la guvernarea interioară prin Duhul Sfânt și, în final, la domnia 

viitoare împreună cu Hristos, se conturează un adevăr constant: omul 

eșuează atunci când încearcă să guverneze independent de Dumnezeu, dar 

își împlinește chemarea atunci când se supune Lui. 

OBIECTIVE 

❖ Să înțelegem de ce Dumnezeu a dat omului autoritate. 

❖ Să observăm modul în care păcatul a distorsionat guvernarea. 

❖ Să înțelegem felul în care Hristos restaurează adevărata conducere. 

❖ Să aplicăm responsabilitatea guvernării în viața noastră de zi cu zi 

(dimensiunea practică). 



46 | P a g e  
 

SCHIȚA 

I. Definiții 

II. Guvernarea omului în cele șapte dispensații istorice 

III. Întrebări pentru discuție 

IV. Concluzie 

ANALIZA 

I. Definiții 

Dispensație – o perioadă de timp în care Dumnezeu administrează relația 

Sa cu omul într-un mod specific, oferind responsabilități clare. 

Guvernarea omului – autoritatea și responsabilitatea pe care Dumnezeu 

le-a delegat omului asupra creației și asupra societății. 

II. Guvernarea omului în cele șapte dispensații istorice 

1. Dispensația Inocenței (de la creație până la căderea în păcat – 

Geneza 1–3) 

Dispensația Inocenței descrie prima etapă a istoriei omenirii, când omul a 

fost creat fără păcat, într-o relație directă și neîntreruptă cu Dumnezeu. 

➢ Starea omului: Om perfect, fără păcat; rațiune și voință curate. 

➢ Modul de guvernare: Autoritatea directă a lui Dumnezeu. 

➢ Responsabilitatea omului: Stăpânirea creației și ascultarea deplină 

de Dumnezeu. 

➢ Falimentul omului: Neascultarea (căderea în păcat). 

➢ Concluzie: Guvernarea fără păcat era posibilă doar în ascultare totală. 

Omul nu poate rămâne sfânt fără dependență deplină de Dumnezeu. 

2. Dispensația Conștiinței (de la cădere până la Potop – Gen. 4–8) 

Această dispensație începe imediat după cădere și reflectă prima formă de 

guvernare a omului într-o lume afectată de păcat, fără lege scrisă și fără 

autoritate civilă instituită. 

➢ Starea omului: Om căzut, conștiință afectată, natură înclinată spre 

rău. 

➢ Modul de guvernare: Autoguvernare prin conștiință. 

➢ Responsabilitatea omului: Alegerea binelui conform conștiinței și 

respectarea vieții. 

➢ Falimentul omului: Răspândirea violenței și a răului și corupție 

generalizată, care duce la Potop. 

➢ Concluzie: Conștiința, lăsată singură, nu este suficientă pentru a 

guverna natura păcătoasă a omului. 

 



47 | P a g e  
 

3. Dispensația Guvernării Umane (de la Potop până la chemarea 

lui Avraam – Geneza 9. Text-cheie: Gen. 9:5–6 

După judecata Potopului, Dumnezeu introduce pentru prima dată 

autoritatea omului asupra altor oameni, instituind guvernarea civilă. 

➢ Starea omului: Om căzut, capabil atât de ordine, cât și de tiranie. 

➢ Modul de guvernare: Instituirea guvernării civile. 

➢ Responsabilitatea omului: Administrarea justiției și pedepsirea 

răului. 

➢ Noutate: Dumnezeu deleagă explicit autoritatea omului asupra 

societății. 

➢ Concluzie: Ordinea socială face parte din planul lui Dumnezeu, dar 

omul abuzează autoritatea atunci când nu rămâne sub domnia Lui. 

4. Dispensația Promisiunii (de la Avraam până la Moise – Geneza 

12 – Exod 19) 

Dumnezeu guvernează prin promisiuni și legăminte, nu prin lege sau 

instituții formale. Guvernarea se bazează pe credință. 

➢ Starea omului: Om căzut, capabil de credință, dar și de îndoială și 

necredință. 

➢ Modul de guvernare: Guvernare prin promisiune și revelație 

personală. 

➢ Responsabilitatea omului: Trăirea prin credință în Dumnezeu. 

➢ Falimentul omului: Necredință, decădere în Egipt și compromis cu 

păgânismul. 

➢ Concluzie: Omul nu poate trăi constant prin credință fără regenerare 

lăuntrică. 

 

5. Dispensația Legii (de la Sinai până la venirea lui Hristos – Exod 

20 – Maleahi) 

Dumnezeu Își guvernează poporul printr-o Lege revelată, clară și detaliată. 

➢ Starea omului: Om firesc, neputincios să împlinească Legea. 

➢ Modul de guvernare: Guvernare prin Legea morală, civilă și 

ceremonială. 

➢ Responsabilitatea omului: Organizarea vieții naționale după Legea 

lui Dumnezeu și trăirea în sfințenie. 

➢ Falimentul omului: Încălcarea repetată a Legii și idolatrie constantă. 

➢ Concluzie: Legea arată standardul lui Dumnezeu și păcatul omului, 

dar nu poate transforma inima. 

 

6. Dispensația Harului (de la învierea lui Hristos până la revenirea 

Sa – Matei 28:18–20; 1 Corinteni 12:22–27) 



48 | P a g e  
 

Guvernarea omului devine interioară și spirituală, sub domnia lui Hristos 

și lucrarea Duhului Sfânt. 

➢ Starea omului: Omul mort spiritual până la convertire dar credincios 

regenerat, născut din nou după convertire. 

➢ Modul de guvernare: Guvernare prin har, sub autoritatea lui Hristos 

și a Duhului Sfânt. 

➢ Responsabilitatea omului: Supunerea față de Hristos și mărturie, 

slujire și sfințire. 

➢ Falimentul omului: Respingerea Evangheliei și apostazie religioasă. 

➢ Concluzie: Doar omul născut din nou poate trăi cu adevărat sub har. 

7. Dispensația Împărăției Milenare (Apocalipsa 20:4–6; Psalmul 

72:1–4) 

Hristos guvernează fizic pe pământ, iar credincioșii domnesc împreună cu 

El. 

➢ Starea omului: Oameni în trup natural, împreună cu credincioși 

glorificați. 

➢ Modul de guvernare: Domnia vizibilă a lui Hristos pe pământ. 

➢ Responsabilitatea omului: Supunerea față de domnia lui Hristos. 

➢ Falimentul omului: Răscoală masivă la finalul mileniului, după 

dezlegarea lui Satan. 

➢ Concluzie: Guvernarea perfectă este posibilă doar sub domnia lui 

Hristos, dar nici mediul perfect nu regenerează omul. Doar Hristos, 

prin Duhul Sfânt, poate face această lucrare. 

III. Întrebări pentru discuție 

 Cum îți exerciți responsabilitatea dată de Dumnezeu în viața 

personală, în familie, în biserică, în societate, la muncă sau la școală? 

 În ce domenii din viața ta trebuie să recunoști mai clar autoritatea lui 

Dumnezeu? 

 Ce înseamnă să fii un bun ispravnic (administrator) astăzi? 

CONCLUZIE 

Analiza lecției ne arată că omul eșuează în orice model de guvernare atunci 

când se îndepărtează de Dumnezeu, dar reușește de fiecare dată când se 

supune Lui. 

Adevărurile-cheie care reies din această lecție biblică sunt următoarele: 

❖ Dumnezeu este Suveranul suprem. 

❖ Omul primește o autoritate delegată, nu absolută. 

❖ Guvernarea implică responsabilitate, nu autonomie totală. 

❖ Omul guvernează ca administrator, nu ca proprietar. 



49 | P a g e  
 

În istoria dispensațiilor, guvernarea omului reflectă starea sa 

antropologică: pură (în sensul inocenței) la creație, distorsionată prin 

cădere, limitată prin Lege, restaurată prin har și desăvârșită în Hristos. 

Suntem chemați să ne guvernăm viața prin credință, ascultare și deschidere 

față de lucrarea Duhului lui Dumnezeu, pregătindu-ne astfel pentru 

Împărăția veșnică a lui Hristos. Amin! 

C.Căprariu 

  



50 | P a g e  
 

Salvarea  omului – soluția divină 
Texte: Ioan 1:1-18, Ioan 3:16,  Ioan 5:24, Ioan 17:3, Ioan 3:36. 

Cuvântul de aur: Ioan 1:12-13 „Dar tuturor celor ce L-au primit, adică 

celor ce cred în Numele Lui le-a dat dreptul să se facă copii al lui 

Dumnezeu; născuți nu din sânge, nici din voia firii lor, nici din voia 

vreunui om, ci din Dumnezeu”  

INTRODUCERE  

Cuvântul „salvare” este folosit frecvent și într-o varietate de contexte: 

salvare financiară, salvare dintr-un pericol, salvare dintr-un accident. În 

viața de zi cu zi, salvarea înseamnă a fi scos dintr-o situație critică sau 

periculoasă. 

Biblia folosește același concept, dar într-un sens mult mai profund: 

salvarea spirituală a omului – eliberarea de păcat, de judecată și de 

separarea de Dumnezeu. 

Scriptura afirmă clar: „Fiindcă plata păcatului este moartea, dar darul fără 

plată al lui Dumnezeu este viața veșnică în Isus Hristos, Domnul nostru” 

(Romani 6:23). 

În această lecție vom analiza modul în care Cuvântul lui Dumnezeu 

prezintă salvarea sau mântuirea omului. Salvarea biblică este lucrarea prin 

care Dumnezeu îl eliberează pe om de păcat, îl scapă de mânia viitoare și 

îl aduce într-o relație vie și personală cu El, prin Isus Hristos. 

OBIECTIVE 

❖ Să definim în mod biblic ce este „salvarea” sau „mântuirea”. 

❖ Să înțelegem de ce omul are nevoie de salvare. 

❖ Să explicăm cum poate fi primită salvarea conform Scripturii. 

SCHIȚA 

I. Ce înseamnă „salvare” în sens biblic? 

II. De ce are omul nevoie de salvare? 

III. Cum oferă Dumnezeu salvarea? 

IV. Ce produce salvarea în viața omului? 

ANALIZA 

I. CE ÎNSEAMNĂ „SALVARE” ÎN SENS BIBLIC 

Cuvântul „salvare” (sau „mântuire”) în Scriptură are un sens profund și 

cuprinzător. El include ideile de: 



51 | P a g e  
 

➢ Eliberare; 

➢ Izbăvire; 

➢ Restaurare; 

➢ Recuperare. 

A. Salvarea implică eliberare 

Scriptura afirmă: „El ne-a izbăvit de sub puterea întunericului…” 

(Coloseni 1:13). În starea sa naturală, omul se află sub: 

➢ Puterea păcatului; 

➢ Robia lui Satan; 

➢ Condamnarea veșnică. 

Salvarea înseamnă eliberarea omului din aceste realități spirituale tragice. 

B. Salvarea implică schimbarea stării omului 

Efeseni 2:1–5 declară: „Voi erați morți în greșelile și în păcatele voastre… 

Dar Dumnezeu… ne-a adus la viață împreună cu Hristos (prin har sunteți 

mântuiți).” Omul care intră în procesul salvării experimentează o 

schimbare radicală: 

➢ Din mort → viu; 

➢ Din condamnat → iertat; 

➢ Din pierdut → găsit. 

„Salvarea este aplicarea lucrării lui Hristos la viața individului. De 

aceea, doctrina mântuirii are o importanță și o relevanță deosebită, 

deoarece se referă la cea mai mare nevoie a persoanei umane.” (Millard 

J. Erickson). 

În esență, salvarea este lucrarea prin care Dumnezeu îl mântuiește pe om 

de păcat și îl readuce într-o relație vie cu El, prin Isus Hristos. 

II. De ce are omul nevoie de salvare 

Omul are nevoie de salvare din mai multe motive fundamentale: 

1. Din cauza păcatului: „Toți au păcătuit…” (Romani 3:23). 

Păcatul este orice gând, vorbă sau faptă care nu este conform voii 

lui Dumnezeu. 

2. Din cauza separării de Dumnezeu: „Nelegiuirile voastre pun un 

zid de despărțire între voi și Dumnezeul vostru” (Isaia 59:2). 

3. Din cauza judecății viitoare: „Oamenilor le este rânduit să moară 

o singură dată, iar după aceea vine judecata” (Evrei 9:27). 

III. Cum oferă Dumnezeu salvarea 

 



52 | P a g e  
 

1. Prin har – inițiativa lui Dumnezeu: „Căci prin har ați fost 

mântuiți…” (Efeseni 2:8). Harul este dar nemeritat din partea lui 

Dumnezeu. 

2. Prin Isus Hristos: Isus declară: „Eu sunt Calea, Adevărul și 

Viața…” (Ioan 14:6). El a realizat salvarea prin: 

➢ Viața Sa fără păcat; 

➢ Moartea Sa pe cruce; 

➢ Învierea Sa din morți. 

3. Prin credință și pocăință: Romani 10:9 afirmă: „Dacă 

mărturisești cu gura ta pe Isus ca Domn și crezi în inima ta că 

Dumnezeu L-a înviat din morți, vei fi mântuit.” Faptele 

Apostolilor 3:19 adaugă: „Pocăiți-vă dar și întoarceți-vă la 

Dumnezeu, pentru ca să vi se șteargă păcatele, ca să vină de la 

Domnul vremurile de înviorare.” 

4. Concepte greșite despre salvare – Salvarea nu se obține: 

➢ Prin religie; 

➢ Prin botez; 

➢ Prin fapte bune; 

➢ Prin apartenența la o biserică. 

5. Conceptul corect (biblic): Salvarea vine prin credință personală 

în Hristos, credință care produce o pocăință autentică. 

IV. Ce produce salvarea în viața omului 

Salvarea aduce transformări reale și vizibile în viața celui mântuit: 

1. Iertare completă: „Dacă ne mărturisim păcatele, El este 

credincios și drept ca să ne ierte…” (1 Ioan 1:9). 

2. Pace cu Dumnezeu: „Avem pace cu Dumnezeu, prin Domnul 

nostru Isus Hristos” (Romani 5:1). 

3. O viață nouă: „Dacă este cineva în Hristos, este o făptură 

nouă…” (2 Corinteni 5:17). 

4. O natură nouă: „Vă voi da o inimă nouă și voi pune în voi un 

duh nou…” (Ezechiel 36:26). 

5. Speranța vieții veșnice: „Cine crede… are viața veșnică și nu 

vine la judecată, ci a trecut din moarte la viață” (Ioan 5:24). 

Salvarea aduce și alte schimbări profunde în viața omului: 

1. Identitatea: din fii ai mâniei → copii ai Împărăției lui Dumnezeu. 

2. Direcția: dinspre pierzare veșnică → spre eternitatea trăită cu 

Dumnezeu ca Tată. 

3. Valorile: lucrurile acestei lumi sunt socotite ca pierdere, iar cele 

cerești ca adevărate comori. 

4. Scopul: de la trăirea pentru sine → la trăirea după voia și planul 

lui Dumnezeu. 



53 | P a g e  
 

ÎNTREBĂRI  

1. Cum ai definit tu până acum „salvarea”? 

2. Care este diferența dintre „a fi religios” și „a fi salvat”? 

3. De ce crezi că Dumnezeu a ales să ofere salvarea ca dar? 

4. Ce schimbare concretă aduce salvarea în viața cuiva? 

CONCLUZII  

Salvarea nu a fost ideea omului. Dumnezeu este Autorul salvării, iar 

mântuirea reprezintă soluția divină ca răspuns la neputința totală a omului 

de a se salva singur. Această soluție este singura cale disponibilă omului 

păcătos de a ieși din starea de vrăjmășie cu Dumnezeu în care se află. 

Cei care acceptă soluția lui Dumnezeu și răspund prin credință vor primi 

ca rezultat: 

❖ împăcare cu Dumnezeu; 

❖ o viață nouă, transformată prin har; 

❖ un viitor etern în prezența lui Dumnezeu. 

Introspecție personală 

❖ Am primit eu personal această salvare oferită de Dumnezeu? 

❖ Este credința mea autentică, bazată pe soluția divină, sau este doar o 

formă de religie — oricât de respectabilă sau sofisticată ar fi ea? 

Verset final – asigurare și avertizare:  Ioan 3:36 „Cine crede în Fiul are 

viața veșnică; dar cine nu crede în Fiul nu va vedea viața, ci mânia lui 

Dumnezeu rămâne peste el.” 

V.Gabor 

  



54 | P a g e  
 

Creația îngerilor 
Texte: Geneza 2:1, Psalm 33:6, Coloseni 1:16; Iov 38:4-7; Ezechiel 

28:13-14; Ps.104:4, Evrei 1:14 

Cuvântul de aur: Ioan 1:1-3 „La început era Cuvântul, și Cuvântul era 

cu Dumnezeu, și Cuvântul era Dumnezeu. El era la început cu Dumnezeu. 

Toate lucrurile au fost făcute prin El; și nimic din ce a fost făcut n-a fost 

făcut fără El.”  

INTRODUCERE 

Angelologia este partea doctrinei biblice care se ocupă cu originea, 

natura, lucrarea și destinul îngerilor. 

Fie că este vorba despre îngeri buni, adesea înfățișați ca ființe strălucitoare, 

cu o anumită aură, uneori cu aripi sau coroane, emanând blândețe și pace, 

fie că este vorba despre îngeri răi (demoni), descriși ca ființe întunecate, 

cu forme ciudate, înfricoșătoare și puteri ieșite din comun, societatea și 

culturile lumii au fost și rămân profund fascinate de lumea nevăzută 

a acestor făpturi. 

De la aparent nevinovatul „Cupidon”, cu săgeata lui fermecată care 

produce o îndrăgostire instantanee a „victimei”, la practicile de invocare a 

îngerilor sau a duhurilor celor morți (cu diverse intenții), până la imaginea 

înfricoșătoare a Morții cu coasa ei nemiloasă, lumea – prin literatură, 

artă, mitologie și cinematografie – manifestă o preocupare constantă, 

dar de cele mai multe ori nefastă, față de realitatea îngerilor. 

Ca urmare, efectul principal al acestei preocupări este o înțelegere greșită 

și o prezentare profund distorsionată a existenței, rolului și activității 

îngerilor. Această distorsionare este influențată mai degrabă de experiențe 

esoterice, de imaginație și de trăiri emoționale intense, decât de adevărul 

revelat al Scripturii. 

OBIECTIVE 

❖ Să explorăm învățătura biblică privitoare la lumea angelică. 

❖ Să înțelegem mai bine rolul îngerilor în lucrările și planul lui 

Dumnezeu. 

❖ Să câștigăm o apreciere mai profundă pentru Domnul nostru Isus 

Hristos, care are autoritate deplină și asupra îngerilor. 

❖ Să învățăm să deosebim duhurile, pentru a nu cădea victime 

minciunii și lucrărilor îngerilor răi, conduși de Satan. 



55 | P a g e  
 

SCHIȚA 

I. Ce sunt îngerii? 

II. Când au fost creați îngerii? 

III. Care sunt trăsăturile îngerilor? 

IV. Cu ce scopuri au fost creați îngerii? 

ANALIZA 

I. CE SUNT ÎNGERII? 

Sfânta Scriptură este bogată în informații sigure și demne de deplină 

încredere cu privire la lumea îngerilor. Îngerii sunt prezenți în toate 

evenimentele majore ale istoriei biblice, de la Geneza până la Apocalipsa. 

Dumnezeu lucrează prin îngeri pentru a-Și duce la împlinire planurile Sale. 

Înger = Mesager, de la latinescul angelus și grecescul ἄγγελος (ángelos), 

cu sensul de „trimis”; Ființă spirituală creată de Dumnezeu, înzestrată cu 

capacități extraordinare, care slujește ca mesager și executant al voii 

divine, având rol de intermediar între Dumnezeu și oameni. 

Alte denumiri biblice pentru îngeri: 

➢ „Fiii lui Dumnezeu” (Iov 1:6; 2:1) 

➢ „Sfinți” (Psalmul 89:5–7; Daniel 4:13) 

➢ „Mulțimea cerească” (Luca 2:13) 

➢ „Ființe cerești” (Psalmul 29:1; 89:6) 

Îngerii alcătuiesc „oștirea lui Dumnezeu” (Exod 7:4), „oștirea cerurilor” 

(1 Împărați 22:19), care Îl preamărește și Îi împlinește poruncile: 

„Binecuvântați-L pe Domnul, voi, îngerii Lui, viteji puternici, care 

împliniți cuvântul Lui, ascultând de glasul poruncilor Lui” (Ps. 103:20). 

II. CÂND AU FOST CREAȚI ÎNGERII? 

Îngerii au fost parte din lucrarea de creație a lui Dumnezeu. Scriptura nu 

precizează exact momentul creării lor, dar este clar că au fost creați înainte 

de crearea pământului, conform Iov 38:4–7 și Geneza 2:1. Au fost creați 

ca ființe spirituale (Evrei 1:14), o dată pentru totdeauna, nefiind supuși 

morții. 

III. CARE SUNT TRĂSĂTURILE ÎNGERILOR? 

Sunt extrem de numeroși: „zeci de mii de mii” (Psalmul 68:17), „mai mult 

de douăsprezece legiuni” (Matei 26:53), „oștire cerească” (Evrei 12:22), 

„zece mii de ori zece mii și mii de mii” (Apocalipsa 5:11). În Scriptură 

apar ca fiind de gen masculin și nu se căsătoresc (Matei 22:30). Iată câteva 

din caracteristicile lor și considerații importante legate de ei: 



56 | P a g e  
 

➢ Au trupuri cerești, diferite de cele omenești, asemănătoare celor pe 

care credincioșii le vor primi la înviere.  

➢ Pot călători cu mare rapiditate și sunt înzestrați pentru slujirile primite.  

➢ Unii au aripi (Isaia 6); unii se arată sub formă umană; majoritatea sunt 

invizibili oamenilor (2 Împărați 6:17). 

➢ Au puteri mari, dar nu sunt atotputernici, atotștiutori sau 

omniprezenți (Psalmul 103:20; Iuda 1:9).  

➢ Sunt înțelepți (2 Samuel 14:20). 

➢ Sunt creați pentru eternitate și nu mor (Luca 20:36). 

➢ Participă activ în viața oamenilor (Daniel 10:14; Luca 15:10). 

➢ Nu trebuie venerați și nu sunt egali cu Dumnezeu (Apocalipsa 19:10). 

➢ Există îngeri ascultători și îngeri căzuți (Marcu 8:38; 1 Timotei 5:21; 

Apocalipsa 12:7–9). 

➢ Scriptura menționează situații în care îngerii au fost folosiți de 

Dumnezeu ca instrumente de vindecare (Ioan 5:4). 

IV. CU CE SCOPURI AU FOST CREAȚI ÎNGERII? 

Iată câteva din scopurile pentru care au fost creați îngerii: 

➢ Să se închine lui Dumnezeu. 

➢ Să transmită mesaje divine oamenilor (nașterea lui Ioan Botezătorul, 

a Domnului Isus, învierea, a doua venire). 

➢ Să păzească și să protejeze credincioșii (Evrei 1:14; Psalmul 34:7; 

Matei 18:10). 

➢ Să călăuzească (Israel, Iacov, Pavel, Corneliu, Filip). 

➢ Să slujească credincioșilor și Domnului Isus. 

➢ Să elibereze din pericole (Faptele 5; 12). 

➢ Să întărească și să încurajeze (Matei 4:11; Faptele 5:19–20).  

➢ Să aducă judecata lui Dumnezeu (2 Împărați 19:20–34). 

ÎNTREBĂRI 

1. Există diferențe între îngeri și duhuri? 

2. Este bine să fim preocupați peste măsură de îngeri? 

3. Pot fi îngerii influențați de oameni sau de credincioși? 

4. Pot oamenii fi influențați de îngeri? 

5. Vor exista îngeri în Împărăția lui Dumnezeu? 

CONCLUZII 

Studiul angelologiei ne arată că îngerii sunt făpturi reale, create de 

Dumnezeu, aflate în slujba Sa și integrate în planul Său suveran pentru 

istoria mântuirii. Ei nu sunt rodul imaginației umane, nici proiecții 

simbolice, ci ființe spirituale create, limitate, dependente de voia și 

porunca lui Dumnezeu. 



57 | P a g e  
 

Scriptura ne învață că îngerii: 

❖ nu sunt egali cu Dumnezeu, 

❖ nu trebuie venerați, 

❖ nu sunt mijlocitori ai mântuirii, 

❖ și nu sunt obiectul credinței noastre. 

Rolul lor este acela de slujitori, nu de stăpâni; de mesageri, nu de autori 

ai revelației; de instrumente, nu de surse ale puterii divine. 

În același timp, lecția ne avertizează asupra pericolului unei preocupări 

exagerate sau nebiblice față de lumea angelică. Fascinația culturală, 

experiențele subiective și practicile ezoterice pot duce ușor la o înțelegere 

distorsionată și periculoasă a îngerilor. De aceea, credinciosul este chemat 

să „deosebească duhurile” și să rămână ancorat exclusiv în revelația 

Scripturii. 

Mai presus de toate, acest studiu ne conduce spre o apreciere mai profundă 

a Domnului Isus Hristos. El nu este doar mai presus de oameni, ci și mai 

presus de îngeri. Toată autoritatea în cer și pe pământ I-a fost dată Lui. 

Îngerii I se închină, Îl slujesc și Îi împlinesc poruncile. 

Astfel, angelologia sănătoasă nu ne îndreaptă privirea spre îngeri, ci ne 

ridică ochii spre Hristos, Domnul oștirilor cerești și Mântuitorul nostru. 

În El avem siguranță, protecție și speranță, nu prin intermediul îngerilor, 

ci prin relația vie cu Fiul lui Dumnezeu. 

V.Filip 

  



58 | P a g e  
 

Organizarea îngerilor aleși 
Textul: Geneza 3:24; 16:7-14; Luca 2:8-15 

Cuvântul de aur: Geneza 3:24 „Astfel a izgonit El pe Adam: și la 

răsăritul grădinii Edenului a pus niște heruvimi care să învârtească o 

sabie învăpăiată, ca să păzească drumul care duce la pomul vieții” 

INTRODUCERE 

Lumea îngerilor este una fascinantă. Există nenumărate relatări despre 

presupuse întâlniri sau arătări ale îngerilor, însă cele mai multe dintre 

acestea nu au nicio legătură cu realitatea biblică. De aceea, este necesar să 

cercetăm cu atenție ce spune Sfânta Scriptură despre îngeri. 

În lecția de față vom analiza organizarea îngerilor aleși, așa cum este ea 

revelată în Cuvântul lui Dumnezeu. Dumnezeu este un Dumnezeu al 

ordinii, nu al confuziei, iar această însușire a Sa se reflectă în toate 

domeniile existenței, inclusiv în lumea nevăzută a ființelor angelice. 

OBIECTIVE 

❖ Să înțelegem ce spune Biblia despre îngeri. 

❖ Să înțelegem cum trebuie să ne raportăm corect la îngeri. 

❖ Să înțelegem că Dumnezeu este un Dumnezeu al ordinii, iar această 

ordine se răsfrânge asupra întregii creații. 

❖ Să combatem concepțiile greșite și nebiblice despre îngeri. 

SCHIȚA 

I. Generalități 

II. Organizarea îngerilor aleși 

III. Cum ne raportăm la îngerii aleși 

ANALIZA 

I. Generalități 

Îngerii sunt duhuri slujitoare, create de Dumnezeu într-un număr 

impresionant de mare. Ei nu se înmulțesc. Rolul lor este de slujire, adorare 

(a lui Dumnezeu) și transmitere a mesajelor divine. 

La început a existat o singură categorie de îngeri. Toți îngerii erau buni, 

așa cum era întreaga creație. Lucrurile s-au schimbat însă odată cu 

rebeliunea lui Satan. O parte dintre îngeri l-au urmat pe acesta și au devenit 

îngeri „căzuți” sau demoni. Cei mai mulți au rămas loiali lui Dumnezeu. 

Aceștia sunt cunoscuți ca îngeri sfinți sau îngeri aleși. 



59 | P a g e  
 

Pentru ca o mulțime atât de mare să funcționeze eficient, este necesară 

organizarea și ascultarea, trăsături care reflectă caracterul Dumnezeului 

care i-a creat. 

II. Organizarea îngerilor aleși 

a. Îngerul Domnului – Geneza 16:7–14 

Teologii numesc această apariție o teofanie, adică o manifestare a lui 

Dumnezeu. De fiecare dată când Dumnezeu Se descoperă în acest mod, El 

o face prin Domnul Isus Hristos. Iată câteva ocazii în care apare Îngerul 

Domnului în Scriptură: 

➢ Îi adresează cuvinte de încurajare Agarei (Geneza 16:7); 

➢ Îl oprește pe Avraam să-l jertfească pe Isaac (Geneza 22:11); 

➢ Reînnoiește promisiunea unei seminții numeroase pentru Avraam 

(Geneza 22:15–18); 

➢ I Se arată lui Iacov (Geneza 31:11–13); 

➢ I Se descoperă lui Moise în rugul aprins (Exod 3:6); 

➢ Îi stă împotrivă lui Balaam și îi blochează calea (Numeri 22:22). 

b. Heruvimii – Geneza 3:24; Psalmii 80:1; 99:1; Isaia 37:16; 

Ezechiel 1:1–19 

Heruvimii sunt primii îngeri menționați în Biblie. Este important de 

remarcat că Satan a fost, la origine, un heruvim (Ezechiel 28:14). Acești 

îngeri sunt în mod constant asociați cu tronul și sfințenia lui Dumnezeu. 

După izgonirea omului din Eden, Dumnezeu a așezat heruvimi cu „o sabie 

învăpăiată” ca să păzească drumul către pomul vieții. 

Heruvimii sunt prezenți și în cortul întâlnirii, în locuința simbolică a lui 

Dumnezeu din mijlocul poporului Israel în pustie. Ei sunt reprezentați prin 

broderii pe perdeaua care despărțea Sfânta de Sfânta Sfintelor. Prorocul 

Ezechiel îi descrie ca având aripi. 

c.  Serafimii – Isaia 6:2–7 

Serafimii sunt menționați într-un singur pasaj biblic. Numele lor înseamnă 

„făpturi de foc”. Ei dau o mărturie puternică despre sfințenia lui 

Dumnezeu, strigând unii către alții: „Sfânt, sfânt, sfânt este Domnul 

oștirilor!” 

Scriptura menționează că serafimii au aripi și sunt implicați direct în 

proclamarea gloriei divine. 

d. Arhanghelul – 1 Tesaloniceni 4:16; Iuda 1:9 

Termenul „arhanghel” înseamnă „căpetenie îngerească”. După datele 

Scripturii, există un singur arhanghel menționat explicit. Titlul apare direct 

în 1 Tesaloniceni 4:16, iar numele arhanghelului este specificat în Iuda 1:9: 

Mihail. 



60 | P a g e  
 

e. Mulțimea de îngeri – Luca 2:8–15 

De multe ori, îngerii sunt prezentați în Scriptură ca o mulțime. La nașterea 

Domnului Isus apare „o mulțime de oaste cerească” care laudă pe 

Dumnezeu (Luca 2:13). 

Domnul Isus vorbește despre „legiuni de îngeri” (Matei 26:53). Prorocul 

Elisei se roagă pentru slujitorul său, iar Dumnezeu îi deschide ochii 

acestuia, care vede muntele plin de cai și care de foc (2 Regi 6:15–17). 

III. Cum să ne raportăm la îngerii aleși 

Îngerii sunt ființe nevăzute pentru noi, oamenii, înzestrate cu o putere 

considerabilă. Ei protejează, însoțesc, călăuzesc și aduc vești din partea lui 

Dumnezeu. Din această cauză, există pericolul unei raportări greșite față 

de ei. 

Conform Bibliei, nu trebuie să ne rugăm îngerilor, nu trebuie să ne 

închinăm îngerilor și nu trebuie să îi adorăm. Toată închinarea și 

adorarea se cuvin exclusiv lui Dumnezeu. 

ÎNTREBĂRI 

1. Care îngeri sunt mai numeroși: cei „căzuți” sau cei aleși? 

2. Ce nume de îngeri sunt menționate explicit în Scriptură? 

3. Care crezi că este atitudinea corectă a credinciosului față de îngeri, 

potrivit Bibliei? 

4. Care este versetul tău preferat cu privire la îngeri? 

5. Cât de puternici sunt îngerii, potrivit Scripturii, și care sunt limitele 

puterii lor? 

6. Ce ai învățat din studiul despre organizarea îngerilor aleși? 

CONCLUZII 

Un Dumnezeu al orânduielii a creat o lume a ordinii. Datorită ascultării și 

organizării, activitatea îngerilor este eficientă și armonioasă. Fără 

organizare, o mulțime devine ineficientă; iar fără ascultare, organizarea își 

pierde sensul. Avem mult de învățat de la îngeri despre valoarea ordinii și 

a disciplinei. Cât de eficientă ar deveni slujirea noastră dacă am manifesta 

mai multă rânduială, responsabilitate și ascultare de voia lui Dumnezeu? 

În încheiere, câteva exemple biblice și practice: 

❖ Moise a fost un om capabil, dar a încercat să rezolve singur toate 

neînțelegerile poporului. S-a epuizat inutil. Sfetnicul său, Ietro, l-a 

avertizat că nu procedează bine și l-a îndemnat să delege 

responsabilități unor oameni vrednici (Exod 18). 

❖ Domnul Isus, la înmulțirea pâinilor, a poruncit ca mulțimea — 

aproximativ cinci mii de bărbați, în afară de femei și copii — să fie 



61 | P a g e  
 

așezată în grupuri de câte cincizeci. Nu ni se spune explicit de ce, dar 

ordinea a făcut posibilă atât distribuirea hranei, cât și evidențierea 

minunii. 

❖ Parabola dulapului: arunci hainele la întâmplare sau le așezi ordonat 

pe umerașe? Face diferență? Ordinea nu este doar estetică, ci 

funcțională. 

Ordinea nu este un detaliu secundar, ci o reflecție a caracterului lui 

Dumnezeu. Acolo unde există ascultare și rânduială, slujirea devine mai 

clară, mai eficientă și mai roditoare. 

V. Lucaci 

  



62 | P a g e  
 

Slujirea îngerilor aleși 
Text: Evrei 1:14; Iov 38:6,7; Psalmii 91:11,12; 103:20; 148:2; Isaia 

6:2,3; Daniel 9:21,22; 10:13; Apocalipsa 4:6-9; 12:7 

Cuvântul de aur: Evrei 1:13,14 „Și căruia dintre îngeri i-a zis El 

vreodată: șezi la dreapta Mea, până voi pune pe vrăjmașii tăi, așternut al 

picioarelor tale? Nu sunt oare toți duhuri slujitoare trimise să împlinească 

o slujbă pentru cei ce vor moșteni mântuirea?” 

INTRODUCERE 

Slujirea îngerilor buni reiese în mod clar din descrierea pe care Scriptura 

o face în Evrei 1:14, precum și din numeroasele relatări biblice care 

prezintă activitățile lor variate de-a lungul istoriei mântuirii. Îngerii sunt 

descriși ca „duhuri slujitoare”, aflate în deplină ascultare de Dumnezeu. 

Practic, ei acționează exclusiv la dispoziția lui Dumnezeu, pentru 

împlinirea planurilor Sale suverane. Ei nu lucrează independent, nu 

acționează după propria voință și nu caută slava lor, ci sunt trimiși de 

Dumnezeu pentru a împlini voia Sa în cer și pe pământ. 

OBIECTIVE 

❖ Să înțelegem lucrările împlinite de îngerii buni. 

❖ Să înțelegem rolul acestora în creație și în istoria mântuirii. 

SCHIȚA 

I. Slujirea îngerilor în relația cu Dumnezeu 

II. Slujirea îngerilor în relația cu națiunile pământului 

III. Slujirea îngerilor în relația cu Domnul Isus Hristos 

IV. Slujirea îngerilor în relația cu Biserica 

V. Slujirea îngerilor față de necredincioși 

VI. Slujirea îngerilor în momente-cheie ale istoriei mântuirii 

ANALIZA 

Sfânta Scriptură este bogată în informație solidă și demnă de cea mai mare 

încredere și în ceea ce privește lumea îngerilor. Îngerii sunt prezenți în 

toate evenimentele importante ale revelației biblice, de la Geneza până la 

Apocalipsa. Dumnezeu lucrează prin îngeri pentru a-Și duce la împlinire 

planurile Sale, fără ca aceștia să-I înlocuiască autoritatea sau lucrarea 

directă. 

 

 



63 | P a g e  
 

I. Slujirea îngerilor în relația cu Dumnezeu 

În relația lor cu Dumnezeu, îngerii sunt prezentați ca slujitori cerești aflați 

în preajma tronului Său, gata să-I împlinească voia și poruncile (Psalmul 

103:20; Isaia 6:1 ș.u.; Iov 1:6; 2:1; Apocalipsa 5:11; 8:1 ș.u.). 

Ei participă activ: 

➢ ca închinători, proclamând sfințenia și gloria lui Dumnezeu (Isaia 

6:3; Psalmul 148:1–2; Evrei 1:6; Apocalipsa 5:12); 

➢ ca martori ai lucrărilor lui Dumnezeu în creație și răscumpărare (Iov 

38:6–7; Luca 2:12–13; 15:10); 

➢ ca ostași în lupta spirituală împotriva lui Satan și a îngerilor căzuți 

(Apocalipsa 12:7); 

➢ ca instrumente ale judecății divine (Apocalipsa 7:1; 8:2). 

Îngerii nu acționează independent, ci exclusiv în ascultare deplină de voia 

lui Dumnezeu. 

 

II. Slujirea îngerilor în relația cu națiunile pământului 

În legătură cu națiunile pământului, Scriptura sugerează existența unei 

activități angelice care influențează desfășurarea istoriei. În mod special, 

în relație cu națiunea Israel, arhanghelul Mihail este prezentat ca fiind 

„voievodul vostru”, un titlu care indică o responsabilitate specifică în 

planul lui Dumnezeu (Daniel 10:13, 21; 12:1; Iuda 9). Acest fapt 

sugerează că el este însărcinat cu protecția poporului ales, în contextul 

unui conflict spiritual real. 

Menționarea „căpeteniei Persiei” arată existența unor puteri spirituale 

ostile care se opun planurilor lui Dumnezeu. Aceasta indică faptul că lupta 

nu se desfășoară doar pe plan uman, ci și la nivel spiritual. Pe baza acestor 

pasaje, putem concluziona că, asemenea arhanghelului Mihail, există 

îngeri buni care veghează asupra popoarelor și conducătorilor lor și caută 

să influențeze liderii umani în direcția împlinirii planului divin (Daniel 

4:17; 10:21; 11:1). 

În perioada necazului celui mare, îngerii vor fi agenții prin care Dumnezeu 

Își va duce la îndeplinire judecățile împotriva popoarelor (Apocalipsa 8–

9; 16). 

III. Slujirea îngerilor în relația cu Domnul Isus Hristos 

Îngerii au avut un rol semnificativ în lucrarea Domnului Isus Hristos: 

➢ La nașterea Sa, îngerii au prezis-o și au anunțat-o (Matei 1:20; Luca 

1:26–28; 2:8–15). Un înger l-a avertizat pe Iosif să fugă în Egipt, iar 

mai târziu i-a anunțat momentul întoarcerii (Matei 2:13–15, 19–21). 



64 | P a g e  
 

➢ În suferința Sa, îngerii I-au slujit după ispitirea din pustie și în agonia 

din Grădina Ghetsimani. Domnul Isus afirmă că ar fi putut chema 

legiuni de îngeri în apărare, dacă ar fi dorit. 

➢ La învierea Sa, un înger a rostogolit piatra de la mormânt, iar îngerii 

au anunțat învierea femeilor (Matei 28:1–6; Luca 24:5–7). 

➢ La înălțarea Sa, îngerii au fost prezenți și au oferit instrucțiuni 

ucenicilor (Faptele Apostolilor 1:10–11). 

➢ La întoarcerea Sa, vocea arhanghelului va fi auzită la răpirea 

Bisericii, iar îngerii Îl vor însoți în revenirea Sa glorioasă și vor separa 

grâul de neghină la a doua venire. 

 

IV. Slujirea îngerilor în relația cu Biserica 

Evrei 1:14 descrie îngerii ca fiind „duhuri slujitoare, trimise să împlinească 

o slujbă pentru cei ce vor moșteni mântuirea”. 

Scriptura arată că îngerii: 

➢ aduc răspunsuri la rugăciune (Faptele Apostolilor 12:5–10), 

➢ ajută la aducerea oamenilor la Mântuitor (Faptele Apostolilor 8:26; 

10:3), 

➢ încurajează credincioșii în vremuri de pericol (Faptele Apostolilor 

27:23–24), 

➢ sunt implicați la momentul morții credincioșilor (Luca 16:22). 

Dumnezeu nu este obligat să folosească îngeri, ci alege să o facă. 

Credinciosul recunoaște că Domnul este Autorul lucrării, chiar atunci când 

folosește îngeri ca instrumente (Faptele Apostolilor 12:7–11, 17). 

V. Slujirea îngerilor față de necredincioși 

Îngerii sunt implicați și în raport cu necredincioșii, în special în domeniul 

judecății divine. Ei: 

➢ anunță judecata (Geneza 19:13; Apocalipsa 14:6–7), 

➢ aduc judecata (Faptele Apostolilor 12:23; Apocalipsa 16:1), 

➢ vor separa pe cei drepți de cei nedrepți la sfârșit (Matei 13:39–40). 

Această lucrare subliniază seriozitatea păcatului și dreptatea lui 

Dumnezeu. 

VI. Slujirea îngerilor în momente-cheie ale istoriei mântuirii 

Îngerii apar în mod special în momentele de tranziție majoră din istoria 

mântuirii: 

➢ la creația pământului, când s-au unit în laudă (Iov 38:6–7); 

➢ la darea Legii mozaice (Galateni 3:19; Evrei 2:2); 

➢ la prima venire a lui Hristos (Matei 1:20; 4:11); 

➢ în primii ani ai Bisericii (Faptele Apostolilor 8:26; 10:3, 7; 12:11); 



65 | P a g e  
 

➢ la evenimentele legate de a doua venire a lui Hristos (Matei 25:31; 1 

Tesaloniceni 4:16). 

Concluzia 

Îngerii aleși sunt duhuri slujitoare, rânduite de Dumnezeu pentru 

împlinirea voii Sale. Slujirea lor se desfășoară în două direcții principale: 

ei sunt slujitori ai Domnului și, în același timp, slujitori ai copiilor lui 

Dumnezeu. În aceste slujiri, îngerii sunt implicați în mod constant de-a 

lungul întregii istorii a răscumpărării, de la creație până la finalizarea 

lucrării mântuirii celor aleși de Dumnezeu. 

Deși nu îi putem vedea, Scriptura ne asigură că prezența și lucrarea lor 

sunt reale, iar credincioșii beneficiază în mod cert de slujirea lor, potrivit 

planului și suveranității lui Dumnezeu.  

D.Comănescu 

 

 

  



66 | P a g e  
 

Răzvrătirea îngerilor căzuți 
Text: Isaia 14:10–15; Ezechiel 28:12–19; Apocalipsa 12:7–9 

Cuvântul de aur: Ezechiel 28:15 „Ai fost fără prihană în căile tale, din 

ziua când ai fost făcut, până în ziua când s-a găsit nelegiuirea în tine.” 

INTRODUCERE  

S-ar putea ca unii să-și pună întrebarea: De ce este important acest 

subiect? De ce să studiem rebeliunea îngerilor căzuți? Răspunsul la aceste 

întrebări îl vom descoperi studiind lecția de astăzi. 

Biblia vorbește despre îngeri nu ca despre mitologie, ci ca despre o 

realitate spirituală. Studierea și înțelegerea rebeliunii lor ne ajută să 

percepem mai clar adevărata realitate a lumii în care trăim. În fiecare 

cultură și în fiecare țară, oamenii au fost fascinați de activitatea îngerilor 

în general, dar mai ales de cea a demonilor. De-a lungul istoriei, au fost 

instituite sărbători în cinstea lor și chiar religii dedicate acestui domeniu. 

De exemplu, în San Francisco, în anul 1966, a fost inaugurată prima 

biserică satanistă, unde adepții acestei mișcări sunt învățați doctrine și 

practici profund eronate din punct de vedere teologic. 

Noi, ca urmași ai lui Hristos, știind că suntem angajați într-un război 

spiritual, avem datoria să cunoaștem inamicul, să-i înțelegem intențiile și 

să știm cum să ne apărăm și să ne împotrivim lui. Scriptura ne avertizează 

clar: Lupta noastră nu este împotriva cărnii și sângelui…” (Ef. 6:12). 

OBIECTIVE 

❖ Să înțelegem originea răului în lume. 

❖ Să evităm extremele — fie ignoranța, fie obsesia — și să dobândim 

o perspectivă biblică echilibrată asupra vrăjmașului. 

❖ Cunoscând inamicul și tacticile lui, să trăim o viață de veghere, 

discernământ și ascultare de Dumnezeu. 

SCHIȚA 

I. Originea rebeliunii îngerilor căzuți 

II. Extinderea rebeliunii îngerilor căzuți 

III. Consecințele acestei rebeliuni și realitatea luptei spirituale 

IV. Rezultatul final și aplicații personale 

  



67 | P a g e  
 

ANALIZA 

I. Originea rebeliunii îngerilor căzuți 

Știm că îngerii au fost creați de Dumnezeu sfinți, morali și cu voință liberă. 

În răspunsul dat lui Iov, Dumnezeu afirmă că „toți fiii lui Dumnezeu 

scoteau strigăte de veselie” (Iov 38:7). Din lecțiile anterioare cunoaștem 

că atunci când Scriptura vorbește în Vechiul Testament despre „fiii lui 

Dumnezeu”, se referă la îngeri. A existat un timp în care totalitatea 

îngerilor se închinau lui Dumnezeu și Îl slujeau exclusiv pe El. 

Lucifer poate fi considerat începutul răzvrătirii. Cele două texte — Isaia 

14:11–15 și Ezechiel 28:12–19 — ne descriu starea sa de dinainte de 

cădere. Deși ocupa o poziție înaltă, mai presus de ceilalți îngeri, deși era 

plin de frumusețe și era așezat pe „muntele cel sfânt al lui Dumnezeu”, 

totuși inima lui s-a îngâmfat și a făcut loc nelegiuirii. 

Biblia nu ne spune cum s-au născut aceste gânduri în el și nici cum 

Dumnezeu a îngăduit această răzvrătire, dar știm cu certitudine că 

Dumnezeu nu a fost inițiatorul răului, așa cum afirmă unii care nu 

cunosc adevărul Scripturii. Ceea ce știm este că totul a început cu mândria 

lui Lucifer și cu dorința sa de autonomie. El nu a mai dorit să slujească 

Domnului Dumnezeu, ci a vrut să fie independent și suveran. 

Întrebări de reflecție: 

➢ De ce credeți că mulți creștini evită acest subiect? 

➢ De ce este mândria atât de periculoasă? 

➢ Cum se manifestă dorința de „autonomie” spirituală în zilele 

noastre? 

II. Extinderea rebeliunii îngerilor căzuți 

Alți îngeri au fost implicați și l-au urmat pe Lucifer. În Apocalipsa 12:4 

citim: „Și coada lui a tras a treia parte din stelele cerului…”. De aici 

putem deduce că o treime din îngeri au participat la rebeliune. Deși îngerii 

sunt extrem de bine organizați și disciplinați, Lucifer a reușit să atragă de 

partea sa o parte semnificativă din legiunile îngerești. 

Odată cu căderea lui Lucifer, îngerii care l-au urmat au experimentat 

dizgrația și căderea. Din acest moment apar demonii sau duhurile rele. 

Aceștia l-au urmat pe Lucifer în mod conștient. În 2 Petru 2:4 ni se spune 

clar: „Dumnezeu n-a cruțat pe îngerii care au păcătuit…”, arătând că 

decizia lor a fost una responsabilă și deliberată. 

Scriptura nu ne arată existența unei posibilități de mântuire pentru îngeri. 

De fapt, iadul a fost creat pentru demoni, nu pentru oameni. De la căderea 

lor și izgonirea din cer și până astăzi, omenirea este implicată într-un 



68 | P a g e  
 

război spiritual. Unii sunt de partea lui Dumnezeu, alții sunt de partea lui 

Lucifer. În această confruntare universală nu există neutralitate. 

În Epistola lui Iuda 6 citim că unii îngeri sunt deja legați: „El a păstrat 

pentru judecata zilei celei mari, puși în lanțuri veșnice, în întuneric, 

pe îngerii care nu și-au păstrat vrednicia, ci și-au părăsit locuința.” 

Alți demoni sunt încă liberi și activi, dar chiar și peste ei Dumnezeu 

rămâne suveran, iar autoritatea Lui nu este contestată. 

Întrebări de reflecție: 

➢ Care este diferența dintre a fi influențat de demoni și a fi posedat 

de demoni? 

➢ De ce este important să știm că demonii sunt limitați? 

III. Consecințele acestei rebeliuni și realitatea luptei spirituale 

Din Scriptură cunoaștem scopurile lui Lucifer și ale demonilor și nu ar 

trebui să fim surprinși de ele. Ei se află întotdeauna în opoziție față de 

Evanghelia lui Hristos, știind că prin Evanghelie oamenii pot fi mântuiți. 

De aceea duc o luptă continuă de înșelare (2 Corinteni 11:14) și 

distrugere (Ioan 10:10). 

Pentru că știm planurile celui rău și pentru că avem calea spre victorie, 

fiecare dintre noi ar trebui să urmeze sfatul Scripturii pentru a trăi în 

biruința câștigată deja de Domnul Isus Hristos. Iacov 4:7 ne spune 

limpede: „Supuneți-vă lui Dumnezeu. Împotriviți-vă diavolului…”. 

Ca și copii ai lui Dumnezeu, nu trebuie să ne temem de cel rău, pentru că 

„Cel ce este în noi este mai tare decât cel din lume”. Nici nu trebuie să 

negociem cu vrăjmașul. Cel mai sigur loc este sub autoritatea și protecția 

Domnului Isus Hristos. 

Întrebări de reflecție: 

➢ Care ar trebui să fie armele noastre în această luptă spirituală? 

➢ Cine sunt adevărații inamici împotriva cărora trebuie să luptăm? 

➢ Atunci când ne luptăm unii cu alții, în slujba cui suntem? 

➢ De cine ascultăm atunci când ne ridicăm împotriva copiilor lui 

Dumnezeu? 

IV. Rezultatul final și aplicații personale 

Rebeliunea lui Lucifer și a demonilor are un singur final: înfrângerea 

totală și definitivă. Pe crucea de la Golgota (Coloseni 2:14), Mielul lui 

Dumnezeu, Leul din seminția lui Iuda, a obținut victoria decisivă asupra 

celui rău. Cartea Apocalipsa ne descoperă clar deznodământul acestui 

conflict cosmic. 



69 | P a g e  
 

Ce trebuie să ne reamintim și ce trebuie să facem noi? 

➢ Mândria duce întotdeauna la cădere; totul a început cu mândria în 

inima lui Lucifer. 

➢ Ascultarea de Dumnezeu și de Cuvântul Său aduce protecție peste 

viețile noastre. 

➢ Folosind armele celui rău, intrăm în conflict cu Dumnezeu. 

Diavolul nu are nevoie de ajutorul nostru pentru a crea dezbinare. 

➢ Lupta este reală și periculoasă, dar victoria este deja asigurată în 

Hristos. De aceea trebuie să ne ascundem în El prin ascultare 

deplină. 

Întrebări pentru autoevaluare: 

➢ Unde există pericolul mândriei în viața mea? 

➢ Cum pot trăi mai conștient sub autoritatea lui Hristos? 

CONCLUZIE 

Studiind această lecție, fiecare dintre noi ne-am reamintit că păcatul începe 

adesea cu ceva aparent simplu și adesea nebăgat în seamă: respingerea 

autorității divine. Ispita este să credem că noi nu ne facem vinovați de un 

asemenea păcat. Dar, dacă am fi sinceri cu noi înșine și ne-am cerceta cu 

atenție, ar trebui să recunoaștem că, de multe ori, fără să ne dăm seama, 

respingem autoritatea Sa. Alegem calea noastră, alegem planurile 

noastre, care nu sunt întotdeauna conforme cu voia Lui. Fie ca fiecare 

dintre noi să ne supunem voii divine și, în ascultare, să-L urmăm zilnic. 

Indiferent dacă oamenii ascultă pe deplin de Dumnezeu sau nu, El rămâne 

suveran și în control. El este singurul care stă pe tronul Universului. Chiar 

dacă Diavolul se împotrivește Lui și planurilor Sale, Dumnezeu rămâne 

Biruitorul. Slavă Lui pentru biruința câștigată în Isus Hristos! 

„Cel ce este în voi este mai mare decât cel ce este în lume” (1 Ioan 4:4). 

M.Lozneanu 

  



70 | P a g e  
 

Activitățile îngerilor căzuți 
Text: Luca 8:26-39; Marcu 9:14-29; 2 Corinteni 11:13-15 

Cuvântul de aur: Efeseni 6:12 „¹² Căci noi n-avem de luptat împotriva 

cărnii și sângelui, ci împotriva căpeteniilor, împotriva domniilor, 

împotriva stăpânitorilor întunericului acestui veac, împotriva duhurilor 

răutății care sunt în locurile cerești.” 

INTRODUCERE 

În orice meci care urmează a fi disputat — fie de box, fie de fotbal — atât 

antrenorii, cât și jucătorii își studiază adversarii, cu scopul de a le cunoaște 

capacitățile, dar mai ales punctele vulnerabile. 

În mod asemănător, și noi trebuie să ne cunoaștem adversarii cu care 

suntem angajați în luptă, studiind Scriptura pentru a înțelege cine sunt, 

cum acționează și cum putem ieși biruitori asupra lor. 

Lumea demonică nu este o fantezie sau o mitologie grecească ori persană, 

ci o realitate spirituală, deoarece Scriptura vorbește limpede și constant 

despre existența și activitatea îngerilor căzuți. 

OBIECTIVE 

❖ Să cunoaștem felurile de atac ale îngerilor căzuți asupra credincioșilor. 

❖ Să înțelegem activitățile îngerilor căzuți în relație cu lumea. 

❖ Să învățăm modalitățile biblice prin care ieșim biruitori asupra lor. 

SCHIȚA 

I. Acțiunile îngerilor căzuți în relație cu cei credincioși 

II. Acțiunile îngerilor căzuți în relație cu lumea 

III. Biruința celor credincioși asupra îngerilor căzuți 

ANALIZA  

Deși nu este un subiect plăcut sau dorit pentru studiu, este totuși necesar 

să cunoaștem ce are de spus Biblia cu privire la cei care odinioară au fost 

îngeri buni, iar acum au devenit vrăjmașii lui Dumnezeu și, implicit, ai 

credincioșilor. 

De ce o astfel de temă? Pentru că Scriptura vorbește clar despre aceasta, 

iar realitatea vieții noastre demonstrează existența a ceea ce se numește 

„lupta spirituală”. Ea este o realitate de care fiecare credincios devine 

conștient din momentul nașterii din nou. Coloseni 1:13 afirmă: „El ne-a 

izbăvit de sub puterea întunericului și ne-a strămutat în Împărăția Fiului 



71 | P a g e  
 

dragostei Lui...” Desigur, acesta nu va fi un studiu exhaustiv al activităților 

îngerilor căzuți, însă vom sublinia câteva dintre acțiunile lor, atât în relație 

cu cei credincioși, cât și în relația lor cu lumea. 

Un aspect extrem de important de subliniat este că îngerii căzuți îl slujesc 

pe cel rău. Ei sunt la dispoziția lui din momentul răzvrătirii lor împotriva 

autorității lui Dumnezeu. Apocalipsa 12:9 ne spune că locul lor nu mai este 

în cer. Singurul scop al existenței lor este de a fi pe placul stăpânului lor. 

I. Acțiunile îngerilor căzuți în relație cu cei credincioși 

a. Îi ispitesc pe cei credincioși 

Fapte 5:3 – Anania și Safira au căzut în ispita minciunii. Dorința lor a fost 

nobilă ca intenție, dar, ca modalitate practică, a avut drept scop slăvirea de 

sine prin intermediul minciunii. Deși Satan și îngerii lui ne ispitesc, ei nu 

ne pot forța să păcătuim. Responsabilitatea păcatului rămâne a noastră. 

Iacov 1:14–15 spune: „Fiecare este ispitit când este atras de pofta lui însuși 

și momit. Apoi pofta, când a zămislit, dă naștere păcatului...” 

Dacă Dumnezeu îngăduie încercările pentru a scoate ce este mai bun din 

noi, cel rău folosește aceleași situații pentru a scoate ce este mai rău din 

noi. Ispita urmărește întotdeauna să ne scoată de sub perimetrul ascultării 

de Dumnezeu. 

b. Îi atacă pe cei credincioși 

Efeseni 6:11 – Apostolul Pavel ne îndeamnă să îmbrăcăm toată armătura 

(gr. panoplia) — armura completă, defensivă și ofensivă — pentru a putea 

sta neclintiți împotriva uneltirilor diavolului. Cuvântul grecesc 

methodeia se referă la metode, strategii și ambuscade. Atacurile pot viza: 

➢ credința în Domnul Isus, 

➢ starea emoțională (depresie, întristare, apăsare), 

➢ uneori chiar senzația unei prezențe demonice apăsătoare. 

În astfel de momente, credinciosul nu trebuie să se teamă, ci să-L cheme 

pe Domnul Isus. Scriptura afirmă că cel rău va fugi. Atacurile sunt adesea 

personalizate: demonii cunosc slăbiciunile, vulnerabilitățile și zonele 

sensibile ale fiecăruia. Intensitatea luptei nu este aceeași pentru toți. 

Secretul biruinței este să fim găsiți îmbrăcați cu întreaga armură divină. 

c. Îi împiedică în slujire 

1 Tesaloniceni 2:18 – Apostolul Pavel afirmă că Satan l-a împiedicat să 

ajungă la Tesalonic. Scriptura nu detaliază metodele, dar observăm că 

demonii pot obstrucționa slujirea prin: 

➢ piedici aparent banale, 



72 | P a g e  
 

➢ tensiuni familiale, 

➢ epuizare emoțională, 

➢ distrageri succesive. 

Scopul este clar: oprirea sau slăbirea slujirii. 

d. Îi înșală pe credincioși 

2 Corinteni 11:13–15 – Apostoli mincinoși se prefac în slujitori ai 

neprihănirii, inspirați de duhul celui rău. Domnul Isus avertizează în Matei 

24:24 că vor apărea hristoși mincinoși și proroci mincinoși, capabili să 

înșele, dacă ar fi cu putință, chiar pe cei aleși. 

e. Îi împiedică să crească spiritual 

Ef. 6:12 – Cuvântul pale descrie lupta corp la corp. Scopul demonilor este: 

➢ oprirea creșterii spirituale, 

➢ inducerea vinovăției false, 

➢ îndepărtarea de rugăciune, Biblie, biserică și părtășie. 

Scriptura ne cheamă la rezistență activă: „Împotriviți-vă diavolului și el va 

fugi de la voi.” (Iacov 4:7) 

II. Acțiunile îngerilor căzuți în relație cu lumea 

Biblia afirmă că lumea zace în cel rău. Domnul Isus îl numește pe Satan 

„stăpânitorul acestui veac” (Luca 4:6), și asta pentru că demonii săi pot 

avea un oarecare control asupra ei: 

a. Pot lovi cu boli 

Scriptura menționează cazuri de: 

➢ muțenie (Marcu 9:25), 

➢ surzenie, 

➢ orbire (Matei 12:22), 

➢ convulsii (Marcu 1:26; 9:20), 

➢ paralizie (Fapte 8:7), 

➢ neputință (Luca 13:11–16). 

Nu toate bolile au cauze demonice, dar unele au origine spirituală. 

b. Pot poseda oameni 

Marcu 5:1–20 – Posedarea implică deschiderea voluntară a unei porți 

spirituale prin: 

➢ ghicire, 

➢ astrologie, 

➢ vrăjitorie, 

➢ descântece, 



73 | P a g e  
 

➢ chemarea duhurilor sau a morților. 

Caracteristicile posedării includ: 

➢ asocierea cu moartea, 

➢ izolarea socială, 

➢ forță supranaturală, 

➢ pierderea autocontrolului, 

➢ comportament violent, 

➢ lipsa rușinii, 

➢ vorbire prin persoană. 

Credincioșii nu pot fi posedați, deoarece sunt locuiți de Duhul Sfânt, dar 

pot fi influențați. 

c. Pot influența chiar și pe cei mântuiți 

Exemple: 

➢ Luca 9:51–56 – ucenicii animați de un duh greșit; 

➢ Matei 16:21–23 – Petru, influențat, este mustrat de Domnul. 

d. Pot controla teritorii și națiuni 

Daniel 10:13 – „căpetenia Persiei” indică existența unor autorități 

demonice regionale, cu impact politic și social. 

III. Biruința celor credincioși asupra duhurilor rele 

Biruința este posibilă și sigură în Hristos: 

➢ îmbrăcând toată armătura lui Dumnezeu (Efeseni 6:11–18), 

➢ împotrivindu-ne diavolului (Iacov 4:7), 

➢ încrezându-ne în jertfa lui Hristos (Apocalipsa 12:11), 

➢ mărturisind biruința Lui, 

➢ refuzând păcatul (Ioan 14:30). 

CONCLUZIE 

Departe de a fi epuizat acest subiect, putem spune că abia am început să 

vorbim despre el. Totuși, un adevăr devine limpede: orice copil al lui 

Dumnezeu este implicat într-un conflict real și deschis cu armatele 

duhurilor demonice. Lupta spirituală nu este o metaforă, ci o realitate a 

vieții creștine. 

Analiza acestei lecții ne-a ajutat să înțelegem originea și modul de operare 

al îngerilor căzuți, precum și modalitățile concrete prin care ei atacă atât 

pe credincioși, cât și lumea. În același timp, Scriptura ne-a ferit de 

extreme: nici ignoranță periculoasă, dar nici obsesie nesănătoasă. 



74 | P a g e  
 

Cunoașterea vrăjmașului nu este un scop în sine, ci un mijloc pentru 

veghere, discernământ și trăire sub autoritatea lui Hristos. 

Deși armatele celui rău caută să ne facă viața amară și grea, ele nu pot trece 

peste limitele îngăduite de Dumnezeu. Autoritatea lor este limitată, iar 

puterea lor este subordonată. Așa cum spune apostolul Petru în 1 Petru 1:5: 

„voi sunteți păziți de puterea lui Dumnezeu, prin credință...” 

Aceasta este marea noastră siguranță: orice copil al lui Dumnezeu trăiește 

sub protecția Domnului, iar biruința nu este câștigată prin forțe omenești, 

ci prin rămânerea în ascultare, credință și supunere față de Domnul Isus 

Hristos. 

Cunoscând realitatea luptei spirituale, suntem chemați nu la teamă, ci la 

veghere, nu la pasivitate, ci la trăire responsabilă, știind că „Cel ce este în 

noi este mai mare decât cel ce este în lume” (1 Ioan 4:4). 

M.Văduva 

  



75 | P a g e  
 

Căpetenia îngerilor căzuți – Satana 
Text: Ezechiel 28:12-17; Isaia 14:12-14  

Cuvântul de Aur: 2 Corinteni 2:11 Să nu lăsăm pe Satana să aibă un 

câștig de la noi; căci nu suntem în necunoștință de planurile lui.   

INTRODUCERE  

 Biblia expune tot ceea ce trebuie să cunoaștem despre Satana și acțiunile 

lui potrivnice copiilor lui Dumnezeu. Atât Vechiul cât și Noul Testament 

ne oferă informația necesară cu privire la acest subiect important pentru 

lupta noastră spirituală. Domnul Isus ne-a confirmat existența și acțiunile 

distructive ale lui Satan. 

OBIECTIVE 

❖ Să înțelegem cine este Satana și care sunt obiectivele lui; 

❖ Să învățăm cum putem ieși biruitori în încleștarea cu cel rău trăind mai 

mult decât biruitori.  

SCHIȚA 

I. Poziția inițială a lui Satan și căderea lui 

II. Apelative, desemnări și reprezentări biblice ale lui Satan 

III. Natura prezentă a lui Satan 

IV. Acțiunile lui Satan 

V. Apărarea celui credincios împotriva lui Satan 

VI. Judecata lui Satan 

ANALIZA 

I. Poziția inițială a lui Satan și căderea lui  

a. Privilegiile lui (inițiale, Ezechiel 28:11-15) 

1. Perfecțiune inițială (v.12); 

2. Înțelepciune deplină (v.12); 

3. Frumusețe desăvârșită (v.12); 

4. Acces în Eden (v.13); 

5. Bogăție de podoabă în pietre nestemate (v.13); 

6. Autoritate spirituală (v.14); 

7. Poziție înălțată (muntele lui Dumnezeu, v.14); 

8. Acces la bogățiile lui Dumnezeu (v.14, pietrele 

scânteietoare); 

9. Stare inițială de neprihănire (v.15) 

b. Păcatul lui Satan (Isaia 14:12-14) 



76 | P a g e  
 

1. Mândria sa (v.12); 

2. Ambiția și invidia sa față de Dumnezeu (v.13a); 

3. Răzvrătirea sa față de divinitate (v.13b); 

4. Intenția sa de uzurpare a autorității lui Dumnezeu (v.13c); 

5. Dorința sa de uzurpare a atribuitelor și puterii divine 

(v.14a); 

6. Auto-îndumnezeirea sa (v.14b). 

c. Pedeapsa lui Satan (Ezechiel 28:16-19) 

1. Izgonirea sa din prezența divinității (aruncat de pe 

muntele lui Dumnezeu, v.16); 

2. Îndepărtarea din funcția sa înaltă (nu mai e heruvim 

ocrotitor, v.16); 

3. Profanarea prin mândria sa (v.18); 

4. Doborârea sa din slavă în rușine (v.17); 

5. Expunere și dispreț public (v.17, priveliște tuturor); 

6. Distrugerea sa progresivă din interior (un foc mistuitor, 

v.18) 

7. Reducerea la insignificanță (ars până la cenușă, v.18); 

8. Transformarea sa în exemplul negativ quintesențial 

(v.19).   

II. Apelative, desemnări și reprezentări ale lui Satan  

a. Apelative 

1. Satan – Adversarul (Iov 1:6; Matei 4:10) 

2. Diavolul – Ispititorul, Clevetitorul (Matei 4:2, 5, 8, 11) 

3. Beelzebul – Domnul casei sau al gunoaielor (Matei 12:24) 

4. Belial – Răul (2 Corinteni 6:15) 

b. Desemnări  

1. Cel rău (1 Ioan 5:19) 

2. Ispititorul (Matei 4:2; 1 Tesaloniceni 3:5) 

3. Domnul lumii acesteia (Ioan 12:31) 

4. Dumnezeul acestui veac (2 Corinteni 4:4) 

5. Domnul puterii văzduhului (Efeseni 2:2) 

6. Acuzatorul fraților (Apocalipsa 12:10) 

c. Reprezentări  

1. Înger de lumină (2 Corinteni 11:14) 

2. Șarpele (Apocalipsa 12:9) 

3. Balaurul (Apocalipsa 12:3) 

III. Natura prezentă a lui Satan 

a. Inițial:  



77 | P a g e  
 

1. O creatură; 

2. Un spirit angelic aparținând ordinului îngeresc numit 

heruvimi; 

3. Pentru o vreme, cel mai înalt din lumea îngerilor. 

b. La ora actuală:  

1. Un ucigaș; 

2. Un mincinos; 

3. Marele adversar al lui Dumnezeu și al omului; 

4. Un permanent oponent al planurilor lui Dumnezeu. 

c. Limitat:  

1. În aptitudinile ce le are: 

i. Nu e omniscient; 

ii. Nu e atotputernic. 

2. În acțiunile sale: 

i. De Dumnezeu (Iov 1, 2);  

ii. De puterea Duhului Sfânt în credincioși (1 Ioan 

4:4).  

IV. Acțiunile lui Satan  

a. În relație cu lucrarea de Răscumpărător a lui Isus:  

1. Oponent (Geneza 3:15; Matei 2:13; Luca 4:29 etc.);  

2. Ispititor (Matei 4:1-11);  

3. Originator al mașinațiilor și trădărilor celor din anturajul Său 

(Ioan 13:27). 

b.  În relație cu națiunile pământului:  

1. Le înșală (Apocalips 20:3);  

2. Le determină să lupte împotriva lui Hristos (Apocalipsa 

16:13-14; 20:7-9). 

c. În relație cu cei necredincioși:  

1. Le orbește mintea (2 Corinteni 4:4);  

2. Le fură cuvântul din inimă (Luca 8:12);  

3. Le capacitează voința să se opună lui Dumnezeu și să 

persecute pe copiii Domnului (Apocalips 2:13). 

d. În relație cu credincioșii:  

1. Îi ispitește (Fapte 5:3;  

2. Îi acuză (Apocalipsa 12:10);  

3. Îi oprește prin piedici (1 Tesaloniceni 2:18);  

4. Îi atacă prin demonii săi (Efeseni 6:11-12);  

5. Îi împinge în imoralitate (1 Corinteni 7:5);  



78 | P a g e  
 

6. Îi periclitează prin faptul că seamănă neghină în mijlocul lor 

(Matei 13:38-39);  

7. Îi persecută (Apocalipsa 2:10). 

V. Apărarea celui credincios împotriva lui Satan 

a. Copiii Domnului au un Apărător în Persoana Domnului Isus  

1. El mijlocește la Tatăl pentru paza lor (Ioan 17:15);  

2. El mijlocește la Tatăl pentru credința lor (Luca 22:32). 

b. Copiii Domnului sunt conștienți că Dumnezeu poate folosi 

acțiunile Diavolului ca să lucreze scopurile lui superioare  

1. Atacurile lui pot sluji pentru smerirea credincioșilor (2 

Corinteni 12:7); 

2. Atacurile lui pot sluji pentru schimbarea viitorului în bine 

(Gen.50:20) 

3. În general, toate lucrurile lucrează spre binele credincioșilor 

(Rom.8:28). 

c. Copiii Domnului trebuie:  

1. Să vegheze (Luca 22:31; 1 Petru 5:8); 

2. Să stea tari (Efeseni 6:14; Iacov 4:7); 

3. Să folosească armura Domnului (Efeseni 6:10-18). 

VI. Judecata lui Satan  

a. A fost aruncat din poziția lui inițială din cer (Ezechiel 28:16); 

b. A auzit sentința ce i s-a dat în Eden (Geneza 3:15); 

c. A fost judecat la cruce (Ioan 12:31); 

d. Va fi exclus de la accesul ce încă îl mai are la Domnul 

(Apocalipsa 12:13); 

e. Va fi închis în Adânc timp de 1000 de ani (Apocalipsa 20:2); 

f. Va fi aruncat în Iazul cu foc și pucioasă pentru eternitate 

(Apocalipsa 20:10). 

CONCLUZIA  

Deși Satan este un formidabil oponent al lui Dumnezeu și al copiilor lui 

Dumnezeu, el este limitat și învins de Domnul Isus la cruce. Succesul lui 

constă în a amăgi și a înșela prin metodele lui de ispitire. În luptă dreaptă 

cu cel credincios nu are șanse de izbândă. Noi avem asigurată victoria în 

Hristos.    

D.Chiu 

  



79 | P a g e  
 

Destinul îngerilor căzuți 
Text: 2 Petru 2:4; Iuda 6,7; Matei 25:41 

Cuvântul de aur: Mat. 25:41: „⁴¹ Apoi va zice celor de la stânga Lui: 

‘Duceți-vă de la Mine, blestemaților, în focul cel veșnic, care a fost 

pregătit diavolului și îngerilor lui!” 

INTRODUCERE 

În lecția de astăzi abordăm un subiect biblic de o importanță majoră pentru 

viața de credință, dar care este rareori tratat sistematic în predicare și 

insuficient discutat în cadrul școlilor duminicale: destinul îngerilor 

căzuți. 

Întrebări precum: Cine sunt demonii? Care a fost păcatul lor? Care sunt 

activitățile lor? Există categorii distincte de îngeri căzuți? Au ei vreo 

posibilitate de mântuire? Care este destinul lor veșnic? sunt întrebări 

legitime, la care Scriptura oferă răspunsuri clare, atunci când este studiată 

cu atenție. 

La unele dintre aceste întrebări am răspuns deja în lecțiile anterioare. În 

această lecție, după o scurtă recapitulare, ne vom concentra în mod special 

asupra ultimelor trei aspecte: categoriile de îngeri căzuți, 

imposibilitatea mântuirii lor și destinul lor etern. 

OBIECTIVE 

La finalul acestei lecții, participanții vor fi capabili: 

❖ Să explice cine sunt îngerii căzuți și natura căderii lor; 

❖ Să distingă categoriile de îngeri căzuți prezentate în scriptură; 

❖ Să înțeleagă de ce îngerii căzuți nu pot beneficia de mântuire; 

❖ Să descrie destinul etern al îngerilor căzuți conform revelației biblice; 

❖ Să aplice aceste adevăruri în viața personală, cu responsabilitate și 

reverență față de Dumnezeu. 

SCHIȚA 

I. Cine sunt îngerii căzuți și care a fost păcatul lor 

II. Activitatea îngerilor căzuți 

III. Categoriile de îngeri căzuți 

IV. Imposibilitatea mântuirii îngerilor căzuți 

V. Destinul etern al îngerilor căzuți 

VI. Concluzii și aplicații practice 



80 | P a g e  
 

ANALIZA 

I. Cine sunt îngerii căzuți și care a fost păcatul lor 

Scriptura afirmă clar că îngerii căzuți nu au fost creați răi, ci au fost inițial 

îngeri buni, creați de Dumnezeu pentru slujiri bine definite. Problema 

apare atunci când ne întrebăm: dacă au fost creați buni, cum au ajuns să 

cadă? 

Apostolul Petru oferă un răspuns concis, dar profund: „Dumnezeu n-a 

cruțat pe îngerii care au păcătuit” (2 Petru 2:4). 

Această afirmație implică faptul că îngerii au păcătuit printr-un act de 

voință, nu prin constrângere. Căderea lor a fost rezultatul unei alegeri 

conștiente. 

Pasajele din Isaia 14 și Ezechiel 28 arată că păcatul care a dus la căderea 

îngerilor a fost mândria liderului lor, Lucifer, și dorința acestuia de a fi 

asemenea lui Dumnezeu. Îngerii care l-au urmat s-au răzvrătit împotriva 

autorității divine, dorind o poziție pe care Dumnezeu nu le-o rânduise. 

Scriptura sugerează că o treime dintre îngeri au participat la această 

răzvrătire (Apocalipsa 12:4). Charles Spurgeon observa că Lucifer „a 

devenit diavol prin mândrie” și că mândria este rădăcina tuturor relelor. 

Este esențial să observăm că păcatul lor nu a fost unul exterior, ci o decizie 

a inimii: au dorit mai mult decât le-a rânduit Dumnezeu. Lecția este una 

extrem de relevantă pentru noi. Dacă mândria a doborât o ființă cerească, 

cu atât mai mult trebuie să fim vigilenți. De aceea, rugăciunea lui David 

rămâne actuală: „Păzește pe robul Tău de mândrie… ca să nu se facă 

vinovat de păcate mari” (Psalmul 19:13). 

II. Activitatea îngerilor căzuți (recapitulare) 

Îngerii căzuți își desfășoară activitatea în mai multe relații: 

➢ În relație cu Dumnezeu: caută să se opună planului și conducerii 

suverane a lui Dumnezeu, falsificând adevărul. 

➢ În relație cu națiunile: influențează și manipulează structuri de 

putere și guverne. 

➢ În relație cu cei necredincioși: orbesc mințile oamenilor, fură 

Cuvântul din inimă, promovează religiile false. 

➢ În relație cu cei credincioși: duc un război spiritual intens, 

uneltesc, acuză, ispitesc și încearcă să compromită mărturia 

credincioșilor. 

III. Câte categorii de îngeri căzuți întâlnim în Biblie? 

După răzvrătirea lui Lucifer, îngerii s-au împărțit în două categorii majore: 



81 | P a g e  
 

➢ îngerii buni (două treimi), numiți în Scriptură îngeri aleși sau 

sfinți (Daniel 4:13,17; Marcu 8:38; 1 Timotei 5:21); 

➢ îngerii răi (o treime), aflați sub autoritatea lui Satan. 

Studiind Scriptura, distingem două subcategorii de îngeri răi: 

➢ Îngeri căzuți legați; 

➢ Îngeri căzuți liberi. 

 

1.  Îngerii căzuți legați 

Din această categorie fac parte îngerii care, pentru o perioadă limitată, au 

fost activi sub conducerea lui Satan, dar care, din cauza gravității păcatului 

lor, au fost închiși de Dumnezeu. 

Apostolul Petru afirmă că Dumnezeu „i-a aruncat în lanțuri, în adânc” 

(2 Petru 2:4), folosind termenul Tartaros. Scriptura nu preia mitologia 

greacă, ci utilizează un termen cultural cunoscut pentru a descrie un loc 

real de încarcerare temporară, în așteptarea judecății finale. 

Alte pasaje biblice se referă la acest loc prin termeni descriptivi precum 

Adâncul, Abisul sau Fântâna Adâncului (Luca 8:31). Faptul că acești 

îngeri au fost pedepsiți mai drastic decât ceilalți arată că păcatul lor a fost 

deosebit de grav. Epistola lui Iuda (versetele 6–7) identifică natura 

păcatului lor, indicând patru aspecte: 

1. nu și-au păstrat starea rânduită; 

2. și-au părăsit locuința; 

3. s-au dedat la curvie; 

4. au poftit după o natură care le era străină. 

Acești îngeri au încălcat ordinea creației, încercând să pervertească rasa 

umană și să zădărnicească planul lui Dumnezeu. Din această cauză, au fost 

puși „în lanțuri veșnice, pentru judecata zilei celei mari”. Petru și Iuda 

se referă, așadar, la același grup de îngeri, lucru recunoscut de majoritatea 

teologilor evanghelici. 

2. Îngerii căzuți liberi (demonii) 

Îngerii căzuți care nu sunt închiși în Tartaros constituie categoria 

demonilor care își desfășoară activitatea în prezent. Aceștia nu sunt limitați 

la un singur loc, ci acționează în mai multe sfere, sub permisiunea 

limitată și suverană a lui Dumnezeu. Scriptura indică cel puțin trei 

domenii în care demonii își manifestă activitatea: 

i. Văzduhul (locurile cerești). Apostolul Pavel descrie acest 

domeniu ca fiind spațiul invizibil al activității demonice: 

„duhurile răutății care sunt în locurile cerești” (Efeseni 

6:12). Termenul „văzduh” nu se referă la atmosfera fizică, 



82 | P a g e  
 

ci la o sferă spirituală invizibilă, situată între cer și 

pământ, unde operează puterile demonice. 

ii. Pământul (printre oameni). Demonii acționează direct 

asupra oamenilor, influențând gândirea (2 Corinteni 4:4), 

asuprind persoane (Luca 13:16) și, în unele cazuri, 

posedând oameni (Marcu 5). Această activitate este reală, 

dar niciodată nelimitată sau scăpată de sub controlul divin. 

iii. Acces limitat în cer. Scriptura arată că Satan și demonii au 

avut și au un acces limitat și controlat în cer. În Iov 1:6–7, 

Satan se înfățișează înaintea lui Dumnezeu, iar în 

Apocalipsa 12:10 este descris ca „pârâșul fraților”, care îi 

acuza înaintea lui Dumnezeu. Acest acces nu trebuie 

confundat cu locuirea; el este temporar și supus autorității 

absolute a lui Dumnezeu. 

 

IV. Pot avea îngerii căzuți posibilitatea mântuirii? 

Scriptura afirmă implicit și explicit că îngerii căzuți nu pot fi mântuiți. 

Mântuirea este un act al harului lui Dumnezeu destinat omului, nu 

îngerilor. Această realitate poate fi demonstrată prin mai multe argumente 

biblice. 

 

1. Hristos S-a făcut om, nu înger 

Epistola către Evrei, capitolul 2, explică limpede că planul răscumpărării 

este antropologic, nu angelic. Hristos, prin întrupare, „S-a făcut cu puțin 

mai prejos decât îngerii” (Evrei 2:9), iar versetele 14–16 arată că 

mântuirea a fost posibilă doar prin faptul că El a luat natura ființelor pe 

care a venit să le mântuiască. Textul este categoric: „căci negreșit nu a 

luat firea îngerilor, ci sămânța lui Avraam” (Evrei 2:16). Hristos nu S-a 

identificat cu îngerii căzuți, ci cu omul căzut. De aceea, nu există 

mântuire pentru îngerii căzuți. 

2. Nu există un reprezentant federal pentru îngeri 

Un al doilea argument este prezentat în Romani 5:12–19, unde Adam este 

descris ca reprezentant federal al omenirii. Prin Adam a intrat păcatul în 

lume, iar prin al doilea Adam, Hristos, a venit îndreptățirea. Pentru îngeri 

nu există un asemenea reprezentant federal. Nu există un „al doilea Adam” 

pentru îngeri, nici un Mântuitor-înger care să stea în locul lor înaintea lui 

Dumnezeu. Această lipsă face imposibilă orice formă de răscumpărare 

angelică. 

3. Nu există o jertfă substitutivă 

Evrei 9:22 afirmă un principiu fundamental: „fără vărsare de sânge nu este 

iertare”. Îngerii sunt ființe spirituale, fără trup fizic, fără sânge, și nu pot 



83 | P a g e  
 

muri pentru a beneficia de o jertfă substitutivă. Din acest motiv, nu există 

posibilitatea ispășirii păcatului lor. 

4. Concluzie parțială 

Pentru îngerii căzuți, Scriptura nu lasă deschisă nicio ușă a speranței 

escatologice, nicio sugestie de restaurare sau mântuire. 

V. Care va fi destinul etern al îngerilor căzuți? 

1. Îngerii căzuți legați sunt deja sub condamnare divină 

2 Petru 2:4 arată că acești îngeri sunt deja sub judecata lui Dumnezeu. Ei 

nu se mai află într-o stare de probă, nu mai au posibilitatea pocăinței sau a 

alegerii, ci așteaptă executarea sentinței finale. Judecata lor nu este o 

posibilitate, ci o certitudine. 

2. Destinul lor final: focul veșnic 

Domnul Isus afirmă clar că „focul veșnic a fost pregătit pentru diavolul 

și îngerii lui” (Matei 25:41). Conform Apocalipsa 20: 

➢ Satan și demonii liberi vor fi legați și aruncați în Adânc pentru o mie 

de ani (Apocalipsa 20:1–3); 

➢ după Mileniu, Satan va fi dezlegat pentru o revoltă finală (Apocalipsa 

20:7); 

➢ revolta va fi nimicită rapid, iar Satan și toți îngerii căzuți vor fi aruncați 

pentru veșnicie în iazul de foc și pucioasă (Apocalipsa 20:10). 

Această pedeapsă este veșnică și conștientă, excluzând teoria anihilării. 

3. Aplicație practică 

Destinul îngerilor căzuți ne avertizează cu privire la gravitatea răzvrătirii 

împotriva lui Dumnezeu, a nepăsării și a delăsării spirituale. În același 

timp, ne încurajează să rămânem credincioși, deoarece noi am avut parte 

de har, de răscumpărare prin Domnul Isus Hristos. Îngerii nu au beneficiat 

de har și au pierdut cerul pentru totdeauna. Omul, însă, poate câștiga cerul 

prin har. De aceea, Scriptura ne îndeamnă să nu amânăm răspunsul 

credinței. 

CONCLUZIE 

Este important să cunoaștem doctrina despre îngerii căzuți deoarece: 

❖ înțelegem că puterea răului este limitată și temporară; 

❖ vedem că dreptatea lui Dumnezeu este absolută; 

❖ avem siguranță în Domnul Isus, nu teamă; 

❖ știm că biruința aparține lui Hristos și celor care sunt în Hristos. 

C.Rusu



 
 

 

 

© 2026, LOGOS BAPTIST MINISTRIES 

EDITORI: 

Laurențiu Murg 

Daniel Chiu 

 

CONTRIBUITORI: 

Ioan Sinitean 

Mircea Lozneanu 

Marius J. Scurtu 

Cristi Bradu 

Laurențiu Murg 

Eduard Cernăuțan 

Sergiu Plăcintă 

Cosmin Căprariu 

Valentin Gabor 

Viorel Filip 

Vasile Lucaci 

Dorelian Comănescu 

Marius Văduva 

Daniel P. Chiu 

Costel Rusu 

 

DESIGN: 

Manual: Laurențiu Murg 

Coperta: Teodora Scurtu 

 

LOGOS BAPTIST MINISTRIES/ 

Logos Christian Academy 

7280 N. Caldwell Avenue 

Niles, IL 60714 

 

 


