
LA VIDA
PROFUNDA

Guía de estudio de grupos pequeños

Tus primeros pasos para sumergirte en el ritmo,

el carácter y la misión de Jesús

Por: Eliud S. Morales Sanabria



Duración: 12 semanas 
Duración por sesión: 90 minutos
Recursos necesarios: Libro "La Vida Profunda", Biblia, cuaderno personal

Bienvenido a esta jornada de 12 semanas hacia la vida profunda. Este no es un curso
para acumular información religiosa, sino un camino de transformación donde
aprenderás a sumergirte en el ritmo, carácter y misión de Jesús.

A lo largo de estas semanas, no solo estudiarás conceptos—los practicarás. Cada
sesión incluye una disciplina espiritual que repetirás durante siete días, permitiendo
que la práctica se convierta en hábito y el hábito en carácter. Al final del camino,
habrás construido tu propia Regla de Vida: una arquitectura espiritual personalizada
que sostendrá tu crecimiento por décadas, no solo semanas. 

SECCIÓN SEMANAS ENFOQUE

El Ritmo de Jesús 1–4 Aprender a permanecer en Cristo mediante quietud,
contemplación y descanso sabbático

El Carácter de
Jesús

5–7 Ser transformados interiormente a través de confesión,
alimentación espiritual, resistencia e identidad renovada

La Misión de
Jesús

8–11 Participar en el Reino de Dios, caminar en el Espíritu,
abrazar el sufrimiento redentor y vivir en comunidad

é i
Integración 12 Construir una Regla de Vida personal que integre todo lo

aprendido en un marco sostenible

TUS PRIMEROS PASOS
HACIA LA VIDA PROFUNDA

2

TIEMPO MOMENTO DESCRIPCIÓN

10 min Bienvenida Conexión inicial y compartir brevemente sobre la
práctica de la semana anterior

25 min Conceptos Clave Discusión facilitada de los temas centrales del capítulo,
conectando la lectura previa con aplicación práctica

25 min Reflexión Grupal
Dos preguntas de reflexión: una diagnóstica (¿dónde
estoy?) y una transformadora (¿hacia dónde me invita
Dios?)

20 min Práctica Semanal Introducción a la disciplina espiritual de la semana, con
instrucciones claras para practicarla durante 7 días

10 min Aporte a tu Regla
de Vida

Pregunta específica que alimenta la construcción de tu
Regla de Vida final

 
ESTRUCTURA DE CADA SESIÓN



Una Regla de Vida no es una lista de tareas religiosas, sino una arquitectura espiritual que
sostiene tu crecimiento a largo plazo. A lo largo de las 12 semanas, construirás la tuya
respondiendo cuatro preguntas fundamentales:

1. DISCIPLINAS ESPIRITUALES
¿Cuáles son las disciplinas espirituales que necesitas afianzar en una vida con Dios?

Sesiones que alimentan esta pregunta: Quietud y Lectio Divina, Sabbat, Oración en el
Espíritu, Confesión restauradora

2. PRÁCTICAS DE AUTOCUIDADO
¿Cuáles son las prácticas de autocuidado que necesitas para cuidar tu cuerpo y nutrir tu
alma?

Sesiones que alimentan esta pregunta: Sabbat, Detox del alma, Resistencia a tentaciones,
Alimentación espiritual

3. RELACIONES FUNDAMENTALES
¿Qué relaciones fundamentales necesitas en esta etapa de tu vida para apoyarte a ti
mismo y a tu camino?

Sesiones que alimentan esta pregunta: Permanecer en Jesús, El cuerpo de Cristo,
Rendición de cuentas y vulnerabilidad

4. DONES Y MISIÓN
¿Cuáles son los dones, las pasiones y las cargas que Dios quiere que expreses para
bendición de los demás?

Sesiones que alimentan esta pregunta: El Reino de Dios, Caminar en el Espíritu, El
privilegio de sufrir, Hospitalidad y generosidad

Al final de cada sesión encontrarás una sección llamada "Aporte a tu Regla de Vida" con
una pregunta específica. Tus respuestas a lo largo de las 11 primeras semanas se
convertirán en la materia prima para construir tu Regla de Vida personalizada en la sesión
final.

CONSTRUYENDO TU REGLA
DE VIDA

3



Para que este espacio sea verdaderamente transformador, nos
comprometemos mutuamente a estos acuerdos:

CONFIDENCIALIDAD
Lo que se comparte en el grupo permanece en el grupo. Las historias
personales, luchas y confesiones de otros no se comparten fuera de este
espacio, ni siquiera en forma de "pedidos de oración." Esta protección permite
la vulnerabilidad genuina.

VULNERABILIDAD
Nos comprometemos a ser honestos sobre nuestra realidad espiritual, no a
proyectar una imagen de perfección. Compartimos luchas reales, no solo
victorias. La transformación requiere verdad sobre dónde estamos, no
pretensión de dónde quisiéramos estar.

PRESENCIA
Cuando alguien comparte, escuchamos sin planear nuestra respuesta. No
interrumpimos, no damos consejos no solicitados, no tratamos de "arreglar" a
nadie. A veces la presencia silenciosa es el regalo más poderoso. Estar
presente también significa priorizar la asistencia consistente.

GRACIA
Nos tratamos con la misma gracia que Cristo nos extiende. No juzgamos las
luchas de otros. No comparamos trayectorias espirituales. Celebramos el
progreso de cada persona según su propio ritmo. La gracia crea el ambiente
donde la transformación genuina puede ocurrir.

COMPROMISO
Venir preparados habiendo completado material asignado.

ACUERDOS SAGRADOS
DEL GRUPO

4



Cada semana practicarás una sola disciplina espiritual durante siete días
consecutivos. Esta repetición intencional tiene un propósito:

La repetición crea hábito — Una práctica diferente cada día genera
experiencias aisladas; la misma práctica repetida forma nuevos patrones
neurológicos y espirituales.
La profundidad supera la variedad — Es mejor dominar una disciplina que
probar superficialmente muchas.
La consistencia revela resistencias — Practicar lo mismo cada día expone
los obstáculos internos que normalmente evitamos.

Cada práctica incluirá:
Instrucciones claras — Qué hacer exactamente
Tiempo específico — Generalmente 15-20 minutos diarios
Pregunta de reflexión — La misma cada día, para notar tu progresión
Espacio para registrar — Breve journaling opcional en tu cuaderno personal

COMIENZA LA AVENTURA

La vida profunda que buscas no es un destino al que llegas, sino un Camino en
el que entras. Cada semana te sumergirás un poco más en el ritmo de Jesús,
serás transformado un poco más a su carácter, y participarás un poco más en
su misión.

No necesitas perfección. Necesitas estar presente. La gracia de Dios cubrirá
tus inconsistencias mientras tu corazón permanezca orientado hacia Él.

Que estas 12 semanas sean el comienzo de una vida transformada.

En el amor de Cristo,
Eliud S. Morales Sanabria

LA PRÁCTICA SEMANAL

5



SECCIÓN 1: EL RITMO DE JESÚS

Semana 1: El camino estrecho hacia la vida profunda
Semana 2: Aprendiendo a permanecer en Jesús

Semana 3: Quietud para conocer a Dios verdaderamente
Semana 4: Hacer pausas para sumergirnos en Jesús (Sabbat)

SECCIÓN 2: EL CARÁCTER DE JESÚS

Semana 5: Detox del alma (Confesión restauradora)
Semana 6: Alimentados para resistir (Vida eterna y tentaciones)

Semana 7: El poder de una identidad renovada

SECCIÓN 3: LA MISIÓN DE JESÚS

Semana 8: Se trata primordialmente del Reino de Dios
Semana 9: Caminando en el Espíritu

Semana 10: El poder del Reino y el privilegio de sufrir
Semana 11: Sumergidos en el cuerpo de Cristo

SECCIÓN 4: INTEGRACIÓN

Semana 12: Construyendo una Regla de Vida

MAPA DEL CURSO: 
12 SEMANAS

6



EL CAMINO ESTRECHO HACIA
LA VIDA PROFUNDA

SESIÓN 1

Capítulo 1

7



¿QUÉ ES EL DISCERNIMIENTO
ESPIRITUAL?

El discernimiento espiritual es la capacidad de distinguir entre el camino
ancho de la superficialidad religiosa y el camino estrecho de la
transformación genuina. Implica reconocer las voces que compiten por
nuestra atención—la voz de Dios, el ego, el mundo y el enemigo—y
elegir conscientemente seguir solo la voz del Buen Pastor.

Cita del capítulo: "Para experimentar esta vida profunda y eterna que Cristo
ofrece, debemos sumergirnos completamente en Él. No podemos quedarnos
en la superficie, apenas mojando nuestros pies en las aguas de su reino."

La vida profunda
comienza con una
decisión radical entre dos
caminos: el ancho que
lleva a la superficialidad
espiritual y el estrecho
que conduce a la
transformación auténtica.

Este capítulo establece
los fundamentos de todo
el libro, confrontando la
epidemia de cristianismo
superficial que caracteriza
nuestra época y
presentando la alternativa
revolucionaria que Jesús
ofrece.

Vivimos en una era de
espiritualidad instantánea
y fe de conveniencia,
donde muchos cristianos
experimentan una
desconexión dolorosa
entre lo que profesan y lo
que viven. Este capítulo
expone la raíz del
problema y presenta el
camino hacia la
autenticidad.

esencia del capítulo Conexión Relevancia actual

8



CONCEPTOS CLAVE

1. LOS SALVADORES CON FECHA DE EXPIRACIÓN
Nuestro mundo está lleno de "salvadores" que prometen la buena vida pero tienen
una fecha de expiración invisible. El autor identifica seis:

La prosperidad material — "¿De qué le sirve al hombre ganar el mundo entero si
pierde su alma?" (Mateo 16:26). La riqueza pierde su capacidad de satisfacer
(adaptación hedónica).
La ilusión de la fama — Los aplausos de ayer se desvanecen rápidamente. 
El culto al cuerpo — Un cuerpo perfectamente tonificado puede albergar un
espíritu profundamente enfermo.
La ilusión del conocimiento — Conocimiento teológico sin sumisión al Espíritu se
convierte en otra forma de idolatría.
El activismo sin transformación — Necesitamos corazones regenerados, no solo
estructuras reorganizadas.
La religiosidad sin poder — "Apariencia de piedad, pero niegan su eficacia" (2
Timoteo 3:5).

Pregunta: ¿Cuál de estos "salvadores" ha tenido más influencia en tu vida?
¿Cuándo experimentaste su fecha de expiración?

2. EL PROBLEMA DE LA INMERSIÓN A MEDIAS
El autor confiesa: "Durante años, abracé las enseñanzas de Jesús que se alineaban
con mi personalidad y preferencias—su enseñanza, su sabiduría, su compasión
selectiva—mientras ignoraba convenientemente su llamado a negarme a mí mismo."
Nuestra tendencia es sumergirnos solo parcialmente:

Queremos los beneficios de Cristo sin la rendición total
Buscamos su presencia cuando consuela, pero la evitamos cuando desafía
Adoptamos aspectos de su carácter que admiramos, ignorando los que nos
cuestan
Participamos en partes de su misión que se alinean con nuestras pasiones,
evitando las que exigen sacrificio

Pregunta: ¿En qué área específica has querido un "Jesús a la carta" que se ajuste
a tu agenda?

Leer Capítulo 1 y Mateo 7:13-27
Reflexionar: ¿Qué voces compiten por tu atención y obediencia en este
momento de tu vida?

PREPARACIÓN PREVIA

9

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1



CONCEPTOS CLAVE

3. LA ÚNICA PROMESA SIN EXPIRACIÓN
A diferencia de todos los salvadores temporales, Jesús ofrece vida eterna. Pero
atención: la vida eterna no es simplemente existencia sin fin. Jesús la define:

"Y esta es la vida eterna: que te conozcan a ti, el único Dios verdadero, y a
Jesucristo, a quien has enviado." (Juan 17:3)

La vida eterna es un tipo de vida que fluye del conocimiento íntimo de Dios.
Comienza ahora mismo—no es solo para después de la muerte. No tiene fecha de
expiración porque está anclada en el Dios eterno. 

La paradoja hermosa es que lo que parece pérdida es en realidad ganancia: "Si
tratas de aferrarte a la vida, la perderás, pero si entregas tu vida por mi causa, la
salvarás" (Mateo 16:25).

Pregunta: ¿Qué tendrías que "soltar" para atravesar la puerta angosta hacia esta
vida?

10

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

REFLEXIÓN GRUPAL

Pregunta diagnóstica (10 min):
El autor confiesa: "Predicaba sobre el descanso mientras estaba
agotado. Hablaba de paz mientras vivía ansioso." Si tuvieras que
ser brutalmente honesto sobre la brecha entre lo que profesas y
cómo vives, ¿cuál sería tu confesión similar?

Pregunta transformadora (15 min):
¿Qué "salvador con fecha de expiración" necesitas soltar para
entrar por la puerta estrecha? ¿Qué costaría soltarlo esta semana—
no en teoría, sino en decisiones concretas?



Área: Disciplinas Espirituales
¿Qué práctica de autoevaluación necesitas incorporar
en tu vida para mantenerte en el camino estrecho? 
¿Cómo identificarás regularmente cuándo estás
siguiendo "salvadores" falsos en lugar de a Cristo?
Escribe tu respuesta en tu cuaderno. La revisarás en la
semana 12.

APORTE A TU
REGLA DE VIDA

11

PRÁCTICA SEMANAL: INVENTARIO DE SALVADORES
Esta semana practicarás un inventario diario de 15 minutos para identificar qué
"salvadores" compiten por tu lealtad. Instrucciones:

1.Silencio inicial (2 min): Pide al Espíritu Santo que ilumine tu día con
honestidad.

2.Revisión del día (5 min): Recorre mentalmente tus decisiones,
pensamientos y emociones del día.

3. Identificando salvadores (5 min): Pregúntate para cada momento
significativo:

¿Busqué seguridad en dinero o posesiones? (prosperidad)
¿Busqué validación en la opinión de otros? (fama)
¿Me obsesioné con mi apariencia o salud? (cuerpo)
¿Confié en mi inteligencia sin buscar a Dios? (conocimiento)
¿Intenté cambiar circunstancias sin cambiar mi corazón? (activismo)
¿Me conformé con cumplir rituales sin buscar transformación?
(religiosidad)

4.Reorientación (3 min): Para cada "salvador" identificado, declara: "Solo
Jesús es mi salvación. [Nombre del salvador] tiene fecha de expiración;
Cristo es eterno."

Pregunta de reflexión diaria: ¿Qué 'salvador' compitió más fuertemente por mi
lealtad hoy, y cómo respondí? Registra brevemente tus observaciones en tu
cuaderno personal cada día.

VERSÍCULO PARA MEMORIZAR: Y esta es la vida eterna: que te conozcan a
ti, el único Dios verdadero, y a Jesucristo, a quien has enviado." Juan 17:3 NTV

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1



12

TUS NOTAS DE
LA SESIÓN

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1



APRENDIENDO A
PERMANECER EN JESÚS

SESIÓN 2

Capítulo 2

13



¿QUÉ SIGNIFICA
PERMANECER EN CRISTO?

Permanecer en Cristo es la diferencia entre visitar a Jesús ocasionalmente y
vivir en conexión vital y constante con Él. Una rama no "visita" la vid una vez a
la semana; vive en constante dependencia de ella para su supervivencia
misma. Permanecer no es una técnica que dominar ni una disciplina que
añadir—es hacer las paces con que fuimos creados para vivir en constante
dependencia de Él.

Cita del capítulo: “Como María, elegimos 'la mejor parte' de sentarnos a los
pies de Jesús. Esta elección requiere valentía en un mundo que
constantemente nos empuja hacia la actividad incesante."

La diferencia
fundamental entre
visitar ocasionalmente
a Jesús y permanecer
constantemente en Él
determina si
experimentamos una
espiritualidad artificial
o una conexión vital y
transformadora.

Después de elegir el
camino estrecho en el
capítulo 1, ahora
descubrimos que la
vida profunda requiere
una relación continua
con Cristo, no
encuentros
esporádicos. Pasamos
de la decisión inicial a
la práctica diaria.

En nuestra cultura de
relaciones superficiales
y compromisos
temporales, muchos
cristianos han
adoptado una
mentalidad de
"visitante" hacia Dios,
buscándolo solo en
crisis o momentos
programados,
perdiendo la vitalidad
de una conexión
constante.

esencia del capítulo Conexión Relevancia actual

14



CONCEPTOS CLAVE

1. LA VID VERDADERA EN UNA ERA ARTIFICIAL
Vivimos en un tiempo donde la tecnología ha perfeccionado el arte de la imitación.
Esta realidad ilustra un peligro espiritual: la tentación de manufacturar una
espiritualidad artificial. En la era digital, es más fácil que nunca proyectar una
imagen de espiritualidad:

Compartimos versículos sin haberlos meditado
Proyectamos adoración sin haber adorado
Hacemos afirmaciones de fe sin haberlas vivido

Sin embargo, Jesús se presenta como la vid verdadera (Juan 15:1), estableciendo
que nuestra conexión con Él debe ser vital y orgánica, no mecánica ni artificial.

Pregunta: ¿En qué áreas has estado "manufacturando" espiritualidad en lugar de
recibirla de la Vid?

2. LA PARADOJA DEL MINISTRO HUECO
El autor confiesa: "Recuerdo una noche, después de predicar un mensaje sobre la
presencia de Dios, cuando me senté solo y sentí un vacío profundo. Las palabras
que había compartido eran bíblicamente sólidas, pero me di cuenta de que estaba
hablando de una experiencia que yo apenas tocaba de forma superficial."

Esta dinámica crea lo que podríamos llamar "ministros huecos"—personas que
canalizan la vida de Dios hacia otros pero que ellos mismos permanecen vacíos. Es
como un jardinero que intenta llenar un vaso distante con una manguera con
múltiples fugas, mientras él mismo muere de sed. A menudo predicamos sobre la
gracia, el amor y el perdón que otros necesitan, mientras estamos
desesperadamente necesitados de estas mismas realidades.

Pregunta: ¿Hay alguna verdad espiritual que enseñas o compartes con otros pero
que tú mismo no estás experimentando?

Leer Capítulo 2 del libro y Juan 15:1-11
Reflexionar: ¿Tu vida espiritual consiste más en visitas ocasionales a Dios o
en una relación constante?

PREPARACIÓN PREVIA

15

C
A

P
ÍT

U
L

O
 2



CONCEPTOS CLAVE

3. LA PRUEBA DEL TIEMPO Y LA PRESIÓN
Al igual que una planta artificial revela su naturaleza cuando necesita crecer o
producir fruto, nuestra conexión con Cristo se prueba en los momentos de presión. El
autor comparte:

"Durante una crisis financiera en el ministerio, mi irritabilidad aumentó, mi paciencia
disminuyó, y mi capacidad para escuchar la voz de Dios quedó ahogada por la
ansiedad. Lo que esta presión expuso no fue simplemente un problema de gestión—
fue una grieta en mi conexión con la Vid."

En los momentos de calma y abundancia, nuestra dependencia superficial parece
suficiente. Pero bajo presión, la verdad queda expuesta. Estas presiones no son el
enemigo—son instrumentos de gracia que nos permiten ver nuestra necesidad de
permanecer conectados a la Vid.

Pregunta: ¿Qué ha revelado alguna situación reciente de presión sobre tu conexión
real con Cristo?

16

REFLEXIÓN GRUPAL

Pregunta diagnóstica (10 min):
¿Cómo describirías tu conexión actual con Jesús? ¿Te sientes como
una rama firmemente unida recibiendo Su vida, o notas cierta
desconexión? ¿Eres más "visitante" o "residente" en Su presencia?

Pregunta transformadora (15 min):
El autor dice: "Había estado confundiendo la actividad ministerial
con la intimidad genuina." ¿Qué actividad religiosa has estado
usando como sustituto de verdadera conexión con Cristo? ¿Qué
necesitaría cambiar para que puedas ser más receptivo a Su vida?

C
A

P
ÍT

U
L

O
 2



Área: Relaciones Fundamentales
¿Cómo desarrollarás un ritmo más consciente de
dependencia de Cristo? 
¿De qué manera tus rutinas diarias podrían reorientarse
para facilitar una conexión más constante con la Vid
verdadera?
Escribe tu respuesta en tu cuaderno. La revisarás en la
semana 12.

APORTE A TU
REGLA DE VIDA

17

PRÁCTICA SEMANAL: PAUSAS DE RECONEXIÓN
Pausas breves (5 veces al día, 2-3 minutos cada una):

1.Programa 5 alarmas a lo largo del día (al despertar, media mañana,
almuerzo, media tarde, antes de dormir).

2.Cuando suene, detén lo que estés haciendo y respira profundamente.
3.Visualiza una rama conectada a una vid, recibiendo savia y vida.
4.Afirma: "Jesús, separado de ti no puedo hacer nada. Permanezco en ti

ahora mismo."
5.Pregúntate: "¿He estado operando desde mis propias fuerzas o desde Su

vida en mí?"

Tiempo extendido (15 minutos, una vez al día):
1.Silencio inicial (3 min): Aquieta tu corazón. Reconoce la presencia de Cristo.
2.Lectura (4 min): Lee Juan 15:4-5 lentamente, tres veces.
3.Examen (5 min): Revisa tu día: ¿Dónde estuve conectado? ¿Dónde operé

desconectado? ¿Qué fruto surgió naturalmente? ¿Qué intenté
manufacturar?

4.Rendición (3 min): "Señor, renuncio a la espiritualidad artificial. Quiero
conexión real, no apariencia."

Pregunta de reflexión diaria: ¿Visité a Jesús hoy o permanecí en Él? ¿Qué fruto
surgió naturalmente de esa conexión? Registra brevemente tus observaciones
en tu cuaderno personal cada día.

VERSÍCULO PARA MEMORIZAR: "Permanezcan en mí, y yo permaneceré en
ustedes. Así como ninguna rama puede dar fruto por sí misma, sino que tiene
que permanecer en la vid, así tampoco ustedes pueden dar fruto si no
permanecen en mí." Juan 15:4 NTV

C
A

P
ÍT

U
L

O
 2



18

TUS NOTAS DE
LA SESIÓN

C
A

P
ÍT

U
L

O
 2



QUÉDENSE QUIETOS Y SEPAN
QUE YO SOY DIOS

SESIÓN 3

Capítulos 3 & 4

19



¿QUÉ ES LA QUIETUD
CONTEMPLATIVA?

"Quédense quietos y sepan que yo soy Dios" (Salmo 46:10) es mucho más
que un versículo inspirador—es un diagnóstico y un tratamiento para el alma
inquieta. La quietud no es la ausencia de actividad, sino la presencia de una
actividad diferente: atender a Dios. Es medicina para almas enfermas de
prisa, y el espacio sagrado donde el Espíritu nos transforma de adentro hacia
afuera.

Cita del capítulo: "Estar quietos es una postura del alma. Es un acto de
confianza en medio del caos, una decisión consciente de recordar que Dios
está cerca y está a cargo."

En un mundo que
glorifica la ocupación
constante, la quietud
intencional se convierte
en un acto radical de
resistencia espiritual y el
espacio necesario para
experimentar
profundamente a Dios.

Después de elegir el
camino estrecho
(Capítulo 1) y
comprender la diferencia
entre visitar y
permanecer en Cristo
(Capítulo 2), ahora
descubrimos que
permanecer en Él
requiere desarrollar la
capacidad de estar
quietos en Su presencia.

Los niveles de ansiedad
se han disparado
globalmente,
especialmente después
de la pandemia. Vivimos
en una generación de
"almas inquietas" que
han perdido la capacidad
de estar en silencio sin
distracciones, lo que les
impide experimentar la
paz que solo viene de la
presencia de Dios.

esencia del capítulo Conexión Relevancia actual

20



CONCEPTOS CLAVE

1. ALMAS ENFERMAS DE PRISA
Vivimos en una época marcada por la inquietud. Nuestras almas fueron diseñadas
para moverse al ritmo de Dios, pero hemos adoptado el ritmo frenético del mundo.
Los síntomas son claros:

Incapacidad para descansar sin sentir culpa
Dificultad para estar presente en el momento
Tendencia a ver las relaciones como tareas
Ansiedad constante sobre el futuro
Sensación persistente de estar atrasado

Pregunta: ¿Cuáles de estos síntomas reconoces en tu propia vida? ¿Cómo es tu
"peor versión" cuando vas de prisa?

2. EL ALTO COSTO DE VIVIR EN LA SUPERFICIE
En vez de enfrentar la desconexión profunda de nuestras almas, elegimos existir en
las capas superficiales de la vida, donde el ruido constante y las distracciones nos
protegen de confrontar nuestra condición real. Este estilo de vida tiene costos
devastadores:

Espiritualidad atrofiada: Nuestras capacidades espirituales más profundas se
deterioran cuando vivimos constantemente en la superficie.
 El autor confiesa: "Mi sentido de valor fluctuaba dramáticamente según la
asistencia a nuestros servicios. Si los números eran altos, me sentía exitoso; si
bajaban, cuestionaba mi llamado."
Relaciones superficiales: La ironía de estar más conectados tecnológicamente
pero más aislados emocionalmente que cualquier generación anterior.
Almas anestesiadas (acedia): Un estado de indiferencia espiritual donde nada
nos conmueve profundamente. Experimentamos entretenimiento en lugar de
alegría verdadera, irritación en lugar de indignación justa.

Pregunta: ¿Cuál de estos costos has experimentado más en tu propia vida?

Leer Capítulos 3 y 4 del libro, y Salmo 46 completo
Reflexionar: ¿Cuándo fue la última vez que te detuviste completamente—sin
teléfono, sin tareas, sin distracciones—solo para estar con Dios?

PREPARACIÓN PREVIA

21

C
A

P
ÍT

U
L

O
S

 3
 &

 4



CONCEPTOS CLAVE

3. LAS TRES ANCLAS DEL SALMO 46
1. Dios está cerca (Salmo 46:1)
"Dios es nuestro refugio y fortaleza, siempre dispuesto a ayudar." Jesús vivía en
conciencia constante de esta presencia: "El que me envió está conmigo, no me ha
abandonado" (Juan 8:29). El autor descubrió: "Toda mi vida había estado tratando de
encontrar a Dios, cuando la verdad es que Él nunca me había perdido de vista."
2. Dios es superior (Salmo 46:2-3)
"Por lo tanto, no temeremos." Esta convicción se manifestó en Jesús en Getsemaní:
"Quiero que se haga tu voluntad, no la mía" (Mateo 26:39). La pregunta es: ¿estoy
profundamente convencido de que el plan de Dios es superior a mis ideas de cómo
deberían funcionar las cosas?
3. Esto pasará (Salmo 46:6-7)
"El Señor de los Ejércitos Celestiales está entre nosotros." Incluso ante Pilato, Jesús
declaró con serenidad: "No tendrías ningún poder sobre mí si no te lo hubieran dado
desde lo alto" (Juan 19:11). Las crisis siempre tienen fecha de expiración. Ninguna
tormenta dura para siempre.

Pregunta: ¿Cuál de estas tres anclas necesitas más en esta temporada de tu vida?

22

REFLEXIÓN GRUPAL

Pregunta diagnóstica (10 min):
¿Cuándo fue la última vez que te permitiste estar verdaderamente
quieto, sin hacer nada "productivo"? ¿Qué emociones surgieron—
paz, ansiedad, culpa, aburrimiento? ¿Qué revela esto sobre tu
alma?

Pregunta transformadora (15 min):
El autor dice: "He medido mi fidelidad por mi nivel de actividad.
Estaba tan ocupado sirviendo a Dios que no tenía tiempo para
conocerlo." ¿Qué tendría que morir en tu vida—qué actividad, hábito
o adicción a la ocupación—para crear espacio para la quietud?

C
A

P
ÍT

U
L

O
S

 3
 &

 4



Área: Disciplinas Espirituales
¿Qué ritmo de quietud incorporarás en tu vida—diario,
semanal, o ambos? 
¿Cuándo específicamente lo practicarás? 
¿Cuál de las tres anclas necesitas recordar más
frecuentemente en esta temporada?
Escribe tu respuesta en tu cuaderno. La revisarás en la
semana 12.

APORTE A TU
REGLA DE VIDA

23

PRÁCTICA SEMANAL: LAS TRES ANCLAS
Esta semana practicarás 15 minutos diarios de quietud meditando en las tres
anclas del Salmo 46. Instrucciones:

1.Silencio inicial (3 min): Antes de tomar tu teléfono o comenzar tus tareas,
siéntate en silencio. Respira profundamente. Repite suavemente: "Padre,
estás aquí conmigo."

2.Lectura lenta (4 min): Lee Salmo 46:1-11 completo, lentamente, dos veces.
3.Meditación en una ancla (5 min): Cada día, enfócate en una de las tres

anclas:
Días 1-2: "Dios está cerca" — Medita en Salmo 46:1 y Juan 8:29
Días 3-4: "Dios es superior" — Medita en Salmo 46:2-3 y Mateo 26:39
Días 5-6: "Esto pasará" — Medita en Salmo 46:6-7 y Juan 19:11
Día 7: Integración — Medita en Salmo 46:10: "Quédense quietos y
sepan que yo soy Dios"

4.Afirmación (3 min): Termina declarando en voz alta el ancla del día como
verdad sobre tu situación actual.

Pregunta de reflexión diaria: ¿Cuál ancla necesité más hoy, y cómo cambió mi
perspectiva cuando la recordé? 

Registra brevemente tus observaciones en tu cuaderno personal cada día.

VERSÍCULO PARA MEMORIZAR: "Quédense quietos y sepan que yo soy
Dios. Toda nación me honrará. Seré honrado en el mundo entero." Salmo 46:10
NTV

C
A

P
ÍT

U
L

O
S

 3
 &

 4



24

TUS NOTAS DE
LA SESIÓN

C
A

P
ÍT

U
L

O
S

 3
 &

 4



HACER PAUSAS PARA
SUMERGIRNOS EN JESÚS

SESIÓN 4

Capítulo 5

25



¿QUÉ SON LAS PAUSAS
SABÁTICAS?

En un mundo que mide nuestro valor por el rendimiento, hacer pausas para
sumergirnos en Jesús es un verdadero acto de resistencia espiritual. No es
simplemente una práctica de autocuidado—es una declaración poderosa de
que nuestra identidad y valor no provienen de lo que producimos, sino de
nuestra relación con Dios. Las pausas no son interrupciones a nuestra
productividad; son los momentos más importantes del día, donde el alma
encuentra su verdadero norte.

Cita del capítulo: "Las pausas intencionales son precisamente ese primer
acto de resistencia. Cuando elegimos detener la maquinaria incesante de la
productividad, estamos protestando contra el sistema de valores del
mundo."

Las pausas son actos de
resistencia espiritual
contra la tiranía de la
productividad. No son
interrupciones a nuestra
vida, sino los momentos
más importantes donde
el alma encuentra su
verdadero norte.

Después de aprender a
estar quietos ante Dios
(capítulo 4), ahora
descubrimos que esta
quietud debe
estructurarse
intencionalmente en
ritmos regulares de
descanso para resistir la
programación del mundo.

En nuestra cultura adicta
a la velocidad y la
eficiencia, hemos
perdido el arte del
descanso sagrado,
confundiendo
entretenimiento con
restauración y
productividad con valor
personal.

esencia del capítulo Conexión Relevancia actual

26



CONCEPTOS CLAVE

1. LA TIRANÍA SILENCIOSA DE LA PRODUCTIVIDAD
Nuestras mentes han sido programadas por un sistema que valora la eficiencia por
encima de la humanidad. Como el agua que erosiona la roca, las costumbres del
mundo han moldeado nuestras almas de manera casi imperceptible. La evidencia
está en nuestro lenguaje cotidiano:

Hablamos de "perder" tiempo como si fuera una moneda escasa
Nos "disculpamos" cuando necesitamos descansar
Nos sentimos "culpables" por tomar tiempo para nutrir nuestra alma

El autor observa: "Nuestras iglesias están cada vez más llenas de personas que
sienten más culpabilidad por tomarse una tarde de descanso que por enojarse con
sus hijos. Esta distorsión de valores revela cuán profundamente hemos
internalizado la idolatría de la productividad."

Pregunta: ¿En qué áreas de tu vida has internalizado esta "idolatría de la
productividad"?

2. DE INTERRUPCIONES A MOMENTOS SAGRADOS
El autor comparte su transformación: "El verdadero cambio ocurrió cuando dejé de
ver los momentos de pausa como una obligación religiosa más en mi lista y
comencé a verlos como una invitación preciosa a sumergirme en el ritmo de Jesús
por amor. Ahora anhelo estos espacios de encuentro no por deber, sino por un
deseo genuino de estar en su presencia."

Esta reorientación nos recuerda a María y Marta (Lucas 10:41-42). El autor
confiesa: "Durante años, había leído este pasaje con cierta simpatía hacia Marta,
porque siempre he admirado a esas personas que hacen que las cosas sucedan.
Pero gradualmente, Dios me mostró que mi identificación con Marta revelaba mi
propia incapacidad para valorar la presencia por encima de la productividad."

Pregunta: ¿Te identificas más con María o con Marta? ¿Qué revela esto sobre
cómo valoras la presencia vs. la productividad?

Leer Capítulo 5 del libro y Mateo 11:28-30
Reflexionar: ¿Cuándo fue la última vez que experimentaste verdadero
descanso? ¿Qué emociones surgen cuando piensas en hacer una pausa?

PREPARACIÓN PREVIA

27

C
A

P
ÍT

U
L

O
 5



CONCEPTOS CLAVE

3. LAS TRES HERRAMIENTAS DE JESÚS PARA EL DESCANSO
Jesús se dirige a dos grupos en Mateo 11:28—los cansados (agotados por la
repetición constante de responsabilidades) y los agobiados (quienes sufren bajo el
peso de presiones externas). Para ambos, ofrece tres herramientas:
1. Aprende a llevar la carga correcta (v.30): "Mi yugo es fácil de llevar y la carga
que les doy es liviana." Si la carga que llevas no se siente ni suave ni liviana,
entonces no es la carga que Jesús tiene para ti. Muchas cargas son impuestas por la
familia, la sociedad o la cultura—no por Cristo.
2. Aprende el arte del verdadero descanso (v.29): "Aprendan de mí, pues yo soy
apacible y humilde de corazón." El autor confiesa: "Definitivamente no sé descansar.
Cuando planifico alguna temporada de descanso, termino necesitando descanso
adicional del 'descanso' que acabo de tener." El verdadero descanso no es
inactividad sino reconexión con la fuente de la vida.
3. Acepta el descanso garantizado para el alma (v.29): "Y encontrarán descanso
para sus almas." Esta promesa no es condicional—es una garantía basada en la
fidelidad de Jesús. El descanso no viene como resultado de entretenernos más o de
cumplir reglas estrictas. Viene como resultado de sumergirnos en Jesús.

Pregunta: De estas tres herramientas, ¿cuál necesitas aplicar más urgentemente en
tu vida?

28

REFLEXIÓN GRUPAL

Pregunta diagnóstica (10 min):
¿Eres más "cansado" (agotado por repetición de responsabilidades)
o "agobiado" (aplastado por presiones externas)? ¿Qué cargas
llevas que quizás no son las que Jesús tiene para ti?

Pregunta transformadora (15 min):
 ¿Qué sería para ti un "NO" deliberado a la mentalidad que conecta
tu valor con lo que produces, y un "SÍ" a la verdad de que tu valor
proviene de ser hijo/a amado/a de Dios?

C
A

P
ÍT

U
L

O
 5



Área: Prácticas de Autocuidado
¿Qué ritmo de pausas incorporarás en tu vida—diarias,
semanales, mensuales, o todas? 
¿Cuándo específicamente las practicarás? 
¿Qué cargas necesitas soltar porque no son el "yugo
fácil" que Jesús tiene para ti? 
¿Cómo protegerás estos tiempos de las demandas de
productividad?
Escribe tu respuesta en tu cuaderno. La revisarás en la
semana 12.

APORTE A TU
REGLA DE VIDA

29

PRÁCTICA SEMANAL: PAUSAS ESCALONADAS
Pausas diarias (5-10 minutos, 3-4 veces al día):

Al despertar, antes de tomar el teléfono
Durante la hora de almuerzo
En las transiciones entre actividades importantes
Antes de dormir

Durante estas pausas, practica simplemente sumergirte en la presencia de Jesús. No
necesitas "lograr" nada—solo estar presente y consciente de que Él está contigo.
Repite: "Mi valor no está en lo que hago, sino en que soy amado por ti."

La Mesa (opcional pero recomendado):
Invita a familia o amigos cercanos a una comida sin prisa. La Mesa es mucho más que
una simple comida compartida—es un espacio sagrado donde la hospitalidad se hace
tangible, la gracia de Dios se experimenta de manera práctica, y la comunidad se
fortalece. 

Como la iglesia de Hechos: "Se reunían en casas para la Cena del Señor y compartían
sus comidas con gran gozo y generosidad" (Hechos 2:46).

Pregunta de reflexión diaria: ¿Qué emociones surgieron durante mi pausa hoy—paz,
ansiedad, culpa, libertad? ¿Qué revela esto sobre mi relación con el descanso?

VERSÍCULO PARA MEMORIZAR: "Vengan a mí todos ustedes que están
cansados y agobiados, y yo les daré descanso." Mateo 11:28 NTV

C
A

P
ÍT

U
L

O
 5



30

TUS NOTAS DE
LA SESIÓN

C
A

P
ÍT

U
L

O
 5



DETOX DEL ALMA

SESIÓN 5

Capítulo 6

31



¿QUÉ ES EL DETOX 
DEL ALMA?

El detox del alma es el proceso de identificar, nombrar y entregar a Dios las
toxinas espirituales que contaminan nuestro interior. Al igual que una
persona intoxicada por sustancias pierde su capacidad de percibir la realidad
con claridad, un alma envenenada distorsiona nuestra capacidad de ver el
mundo como Dios lo ve. Jesús no se conforma con una limpieza superficial;
está interesado en la purificación profunda del corazón.

Cita del capítulo: "Lo que haces para Dios es incapaz de desintoxicar tu
alma. Podemos estar involucrados en todas las actividades 'correctas' y aún
así tener un alma tóxica."

Las toxinas espirituales
se acumulan
constantemente en
nuestra alma, nublando
nuestra visión de Dios y
distorsionando nuestras
relaciones. Jesús ofrece
tres herramientas de
detox:
perdón/reconciliación,
resolución de conflictos,
y pureza sexual.

Después de aprender
ritmos de descanso
(capítulo 5), ahora
descubrimos que
también necesitamos
limpieza activa de las
toxinas que se acumulan
diariamente en nuestras
almas.

Vivimos saturados de
toxinas espirituales 24/7:
resentimiento,
pornografía, conflictos no
resueltos, y orgullo, que
requieren
desintoxicación
intencional, no solo
actividad religiosa.

esencia del capítulo Conexión Relevancia actual

32



CONCEPTOS CLAVE

1. LOS "PERO YO DIGO" DE JESÚS
Jesús abordó la realidad de las toxinas espirituales en el Sermón del Monte con una
serie de "pero yo digo" que sacudieron los cimientos de la religiosidad superficial.
"Han oído que se dijo... Pero yo les digo..."—esta estructura repetida en Mateo 5
revela cómo Jesús va más allá de la conducta externa para abordar las toxinas en
nuestro interior.

El autor usa la historia de Doña Poti (una conejita salvaje) para ilustrar nuestra
condición: "Como aquella conejita salvaje, muchos de nosotros, cuando nos
encontramos por primera vez con el amor de Jesús, somos incapaces de ver su
bondad. Las enseñanzas de Cristo pueden parecernos una prisión, cuando en
realidad son el camino hacia la verdadera libertad."

Pregunta: ¿En qué áreas de tu vida has percibido los límites de Dios como
restricción en lugar de protección?

2. LAS TRES HERRAMIENTAS DE DETOX
Herramienta 1: Perdón y reconciliación (Mateo 5:23-24) "Si presentas una
ofrenda en el altar y recuerdas que alguien tiene algo contra ti, deja tu ofrenda allí...
Anda y reconcíliate." El problema no es lo que hacemos para Dios—es lo que no
hacemos con los demás. Nuestra tendencia es compensar relaciones rotas con
mayor actividad religiosa.

Obstáculos comunes: El orgullo ("mi herida es demasiado profunda"), el miedo al
rechazo, y la prisa ("no es el momento adecuado").

Herramienta 2: Resolución de conflictos (Mateo 5:25-26) Cuando permitimos que
los conflictos persistan, es como beber veneno esperando que afecte a la otra
persona. Pete Scazzero explica que la mayoría de nuestros conflictos sin resolver
vienen a causa de expectativas no cumplidas y valores transgredidos.

Obstáculos comunes: La necesidad de tener la razón, la falta de modelos
saludables, y el resentimiento acumulado.

Leer Capítulo 6 del libro y Mateo 5:21-30
Reflexionar: ¿Qué "toxinas" espirituales parecen acumularse en tu vida,
nublando tu visión de Dios y de los demás?

PREPARACIÓN PREVIA

33

C
A

P
ÍT

U
L

O
 6

 



34

REFLEXIÓN GRUPAL

Pregunta diagnóstica (10 min):
 De las tres toxinas (resentimiento, conflictos no resueltos,
impureza), ¿cuál ha contaminado más tu alma?

Pregunta transformadora (15 min):
Respecto a conflictos: ¿Qué expectativa no cumplida o valor
transgredido está en la raíz de tu conflicto más persistente? ¿Qué
primer paso podrías dar esta semana hacia la resolución—no
necesariamente hacia la reconciliación completa, sino hacia liberar
tu alma de esa toxina?

CONCEPTOS CLAVE

Herramienta 3: Pureza sexual (Mateo 5:27-28) La enseñanza de Jesús sobre la
mirada lujuriosa es mucho más urgente en nuestro contexto digital. Cada clic, cada
imagen que consumimos está formando—o deformando—nuestra alma misma. El
autor confiesa: "Esta ha sido una lucha en mi propia vida. El camino hacia la pureza
no ha sido una simple decisión única, sino un proceso continuo de renovación
mental."

Obstáculos comunes: La omnipresencia de la tentación, la soledad y el estrés como
catalizadores, y la creencia en la fuerza de voluntad.
Pregunta para el facilitador: ¿Cuál de estas tres toxinas necesita atención más
urgente en tu vida?

3. LA CONFESIÓN COMUNITARIA ÍNTIMA
El autor comparte: "La clave para superar estos obstáculos no es simplemente tratar
con más fuerza, sino reconocer que el proceso de detox del alma es una obra del
Espíritu Santo en nosotros."

Pregunta: ¿Tienes personas de confianza con quienes puedas practicar esta
vulnerabilidad radical? Si no, ¿qué te impide buscarlas?

C
A

P
ÍT

U
L

O
 6

 



Disciplinas Espirituales & Relaciones
¿Qué práctica de detox incorporarás en tu vida—
examen diario, confesión semanal con persona de
confianza, o ambas? 
¿Quiénes serán esas 1-3 personas para tu "confesión
comunitaria íntima"? 
¿Qué límites necesitas establecer para proteger tu
pureza?
Escribe tu respuesta en tu cuaderno. La revisarás en la
semana 12.

APORTE A TU
REGLA DE VIDA

35

PRÁCTICA SEMANAL: EXAMEN DE DETOX
1.Silencio inicial (2 min): Pide al Espíritu Santo que ilumine tu día con honestidad y

gracia.
2.Examen de perdón (4 min): ¿Surgió resentimiento hoy? ¿Hay alguien que tiene algo

contra ti? ¿Compensaste relaciones rotas con actividad religiosa?
3.Examen de conflictos (4 min): ¿Evitaste algún conflicto hoy? ¿Buscaste "tener la

razón" más que buscar resolución? ¿Qué expectativa no cumplida o valor
transgredido está detrás?

4.Examen de pureza (4 min): ¿Consumiste algo que contamina tu alma? ¿Qué anhelo
profundo estabas buscando satisfacer—intimidad, validación, escape, control?

5.Confesión y gracia (3 min): Nombra específicamente cada toxina ante Dios, sin
eufemismos. Luego recibe el perdón de 1 Juan 1:9. No te quedes en la culpa—
avanza en la gracia.

Tarea adicional esta semana:
Identifica 1-3 personas de confianza con quienes podrías practicar "confesión
comunitaria íntima." No necesitas confesar todo esta semana—solo identifica quiénes
podrían ser esas personas y considera dar un primer paso de vulnerabilidad con una de
ellas.

Pregunta de reflexión diaria: ¿Qué toxina identifiqué hoy, y cómo respondí—con
negación, justificación, o confesión honesta?"

VERSÍCULO PARA MEMORIZAR: "Si presentas una ofrenda en el altar y
recuerdas que alguien tiene algo contra ti, deja tu ofrenda allí frente al altar.
Anda y reconcíliate primero con esa persona; luego vuelve y presenta tu
ofrenda a Dios. Mateo 5:23-24 NTV

C
A

P
ÍT

U
L

O
 6

 



36

TUS NOTAS DE
LA SESIÓN

C
A

P
ÍT

U
L

O
 6

 



ALIMENTADOS PARA
RESISTIR

SESIÓN 6

Capítulos 7 & 8

37



¿QUÉ ES LA ALIMENTACIÓN Y
RESISTENCIA ESPIRITUAL?

La alimentación espiritual es nutrirse genuinamente de Cristo—el Pan de Vida
—en lugar de solo consumir información religiosa. Así como nuestros cuerpos
son literalmente construidos por lo que comemos, nuestras almas son
formadas por aquello de lo que nos alimentamos espiritualmente. La
resistencia espiritual es responder a las tentaciones como Jesús lo hizo: con
dependencia completa del Espíritu. Estas dos prácticas están íntimamente
conectadas: solo quien está bien alimentado puede resistir efectivamente.

Cita del capítulo: “Así como nuestros cuerpos son literalmente construidos
por lo que comemos, nuestras almas son formadas por aquello de lo que nos
alimentamos espiritualmente."

El anhelo persistente que
ninguna experiencia
puede llenar apunta a
que fuimos creados para
vida eterna. Esta vida no
es duración sino calidad:
conocer íntimamente a
Dios. La transformación
ocurre por
contemplación, no
esfuerzo.

Después del detox del
alma (capítulo 6), ahora
descubrimos con qué
llenar el espacio vacío:
no actividad religiosa
sino vida eterna que
fluye del conocimiento
íntimo de Cristo.

Vivimos en insatisfacción
crónica buscando llenar
el vacío con logros,
experiencias y
posesiones, sin darnos
cuenta de que solo la
vida eterna puede
satisfacer el anhelo más
profundo del alma
humana.

Esencia del capítulo Conexión Relevancia actual

38



CONCEPTOS CLAVE

1. EL COSTO DE LA VIDA SUPERFICIAL
Existe un costo devastador cuando elegimos vivir superficialmente. C.S. Lewis lo
expresó: "Si descubro en mí un deseo que ninguna experiencia en este mundo
puede satisfacer, la explicación más probable es que fui hecho para otro mundo."
Los cinco costos progresivos:

1.Endurecimiento gradual del corazón: Desarrollamos "callos espirituales" que
disminuyen nuestra sensibilidad a Dios.

2.Atrofia de la capacidad para lo profundo: Perdemos la habilidad de discernir las
realidades espirituales más sutiles.

3.División interior: Una separación creciente entre nuestro ser público y nuestra
realidad privada.

4.Ansiedad constante: Sin el ancla de la vida eterna, vivimos preguntándonos si
nuestras vidas realmente importan.

5.Pérdida de asombro y gratitud: Damos por sentado incluso los dones más
preciosos.

Pregunta: ¿Cuál de estos cinco costos reconoces más claramente en tu propia
vida?

2. SOMOS LO QUE COMEMOS ESPIRITUALMENTE
Jesús se presentó como el "pan de vida" (Juan 6:35), indicando que nuestra
transformación depende de alimentarnos de Él. Esto no es una metáfora poética; es
una realidad espiritual. Los tres retos para nuestra alimentación espiritual:

La distracción de la abundancia: Nuestras almas pueden estar sobrecargadas
de información pero desnutridas. Como un cuerpo alimentado con comida
chatarra—llenos pero no nutridos.
La ilusión de la actividad: Confundimos la actividad ministerial con la
alimentación espiritual, como quien confunde leer sobre nutrición con realmente
comer.
La resistencia a la quietud: Necesitamos tiempo para "digerir" la vida de Cristo,
pero nuestra cultura nos empuja hacia la actividad constante.

Pregunta: Completa esta frase honestamente: "Sería verdaderamente feliz si solo
tuviera _______." ¿Qué revela tu respuesta?

Leer Capítulos 7 y 8 del libro, Juan 6:35 y Lucas 4:1-13
Reflexionar: ¿De qué te has estado alimentando espiritualmente?
¿Información sobre Dios o vida de Dios?

PREPARACIÓN PREVIA

39

C
A

P
ÍT

U
L

O
S

 7
 &

 8



CONCEPTOS CLAVE

3. LAS HERRAMIENTAS DE JESÚS PARA RESISTIR TENTACIONES
1. El Espíritu que nos llena es el mismo que nos lleva al desierto: La plenitud del
Espíritu no trae solo comodidad; te prepara para el combate. Los desiertos
intensifican nuestra dependencia de Dios.
2. Sustituir hambre de cosas creadas por hambre del Creador: "Las piedras, por
más que las transformemos, nunca nutrirán lo que solo el pan de vida puede
satisfacer." La tentación más sutil es lo bueno en el momento equivocado.
3. La cruz es inevitable—no existen atajos: Vivimos en una cultura obsesionada
con la comodidad. Pero no existen atajos que nos eviten el camino de la cruz si
deseamos caminar en el Espíritu.
4. Escudriñar y vivir la Palabra correctamente: Satanás también usa la Biblia—
ligeramente mal citada y fuera de contexto. "La familiaridad con la Palabra sin la
obediencia a ella nos hace más vulnerables, no más fuertes."
5. Dependencia diaria del Espíritu: "El diablo lo dejó hasta otra oportunidad" (Lucas
4:13). La batalla no se gana de una vez. La resistencia ocasional produce solo
victorias temporales.

Pregunta: ¿Cuál de estas cinco herramientas necesitas desarrollar más
urgentemente?

40

REFLEXIÓN GRUPAL

Pregunta diagnóstica (10 min):
Si tu alma fuera un estómago, ¿cómo describirías su estado
nutricional actual? ¿Bien alimentada de Cristo, desnutrida, llena de
"comida chatarra" espiritual, o hambrienta sin saber de qué?

Pregunta transformadora (15 min):
¿Cuál es tu tentación de "atajo espiritual" más seductora—querer
las bendiciones sin someterte al señorío, buscar poder sin
quebrantamiento, o esperar transformación sin disciplinas
consistentes? ¿Qué paso puedes dar para moverte hacia la libertad
de Romanos 8?

C
A

P
ÍT

U
L

O
S

 7
 &

 8



Autocuidado & Disciplinas Espirituales
¿Qué "comida chatarra espiritual" necesitas eliminar o
reducir? 
¿Qué práctica de alimentación genuina incorporarás
diariamente? 
¿Cómo establecerás dependencia diaria del Espíritu
para resistir tentaciones en lugar de depender de tu
fuerza de voluntad?
Escribe tu respuesta en tu cuaderno. La revisarás en la
semana 12.

APORTE A TU
REGLA DE VIDA

41

PRÁCTICA SEMANAL: ALIMENTACIÓN Y RENDICIÓN
Esta semana practicarás una rutina de alimentación espiritual (mañana, 15 min)
y rendición al Espíritu (noche, 10 min).

Rutina matutina—Alimentación (15 min):
1.Silencio inicial (2 min): Aquieta tu corazón. Declara: "Jesús, eres el pan de

vida. Hoy quiero alimentarme de ti, no solo informarme sobre ti."
2.Lectio Divina (10 min): Lee Juan 6:35 lentamente, tres veces. "Yo soy el pan

de vida—dijo Jesús—. El que a mí viene nunca pasará hambre." ¿Qué
palabra o frase captura tu atención? ¿Qué hambre sientes hoy que solo
Cristo puede satisfacer?

3.Recepción (3 min): Permanece en silencio, recibiendo. No busques más
palabras. Simplemente deja que Cristo te nutra.

Rutina nocturna—Rendición (10 min):
1.Revisión del día (3 min): ¿Dónde enfrentaste tentación hoy? ¿Cómo

respondiste—desde tus propias fuerzas o desde dependencia del Espíritu?
2. Identificación (3 min): ¿Buscaste satisfacción en "cosas creadas" en lugar

del Creador? ¿Buscaste atajos que evitaran el camino de la cruz?
3.Confesión y rendición (4 min): Confiesa específicamente. Luego declara:

"Espíritu Santo, me someto completamente a ti. Mañana, guíame. No quiero
la frustración de Romanos 7—quiero la libertad de Romanos 8."

Pregunta de reflexión diaria: ¿De qué me alimenté hoy—información o vida?
¿Resistí desde mis fuerzas o desde el Espíritu?

VERSÍCULO PARA MEMORIZAR: "Yo soy el pan de vida—dijo Jesús—. El que
a mí viene nunca pasará hambre, y el que en mí cree no tendrá sed jamás."
Juan 6:35 NTV

C
A

P
ÍT

U
L

O
S

 7
 &

 8



42

TUS NOTAS DE
LA SESIÓN

C
A

P
ÍT

U
L

O
S

 7
 &

 8



EL PODER DE UNA IDENTIDAD
RENOVADA

SESIÓN 7

Capítulo 9

43



¿QUÉ ES LA IDENTIDAD
RENOVADA?

Lo que durante años consideraste tu "identidad" es en realidad solo un
programa instalado por las conductas y costumbres de este mundo. Como un
"software" instalado silenciosamente en tu subconsciente, esta programación
cultural ha estado ejecutándose en tu mente y corazón, definiendo quién
piensas que eres. Tu identidad verdadera no está enterrada en tu interior
esperando ser descubierta; está escondida en Cristo esperando ser revelada a
medida que lo conoces.

Cita del capítulo: "Lo que llamamos 'conocernos a nosotros mismos' fuera de
Cristo es simplemente familiarizarnos mejor con lo que el mundo ha
programado en nosotros."

Nuestra identidad
verdadera no se
descubre a través de
introspección sino del
conocimiento íntimo de
Dios. La identidad
programada por el
mundo nos convierte en
visitantes de Jesús, no
residentes. La
renovación mental re-
instala la mente de
Cristo.

Después de aprender a
responder a tentaciones
como Jesús (Capítulo 8),
ahora abordamos la raíz
más profunda: nuestra
identidad programada
por el mundo debe ser
reemplazada por nuestra
identidad verdadera en
Cristo.

Vivimos con identidad
fragmentada: un "yo
cristiano" para domingos
y un "yo real" para el
resto, moldeados más
por cultura mundana que
por el carácter de Cristo.

Esencia del capítulo Conexión Relevancia actual

44



CONCEPTOS CLAVE

1. RECONOCIENDO EL MOLDE DEL MUNDO
James Bryan Smith observa: "Todo el mundo se está formando espiritualmente.
Todos los días. Todo el tiempo. La cuestión no es si nos estamos formando
espiritualmente, sino cómo nos estamos formando. ¿Qué o quién está formando
nuestras almas?" El autor confiesa las devociones mundanas que descubrió en su
vida incluso como pastor:

Devoción al éxito: "Se había convertido en mi primera religión. Trasladé
inconscientemente esta devoción al ministerio, midiendo mi valor por los
números de asistencia."
El dinero como indicador: "Aunque nunca lo hubiera admitido, se había
convertido en indicador de la 'bendición de Dios'."
La cultura de la imagen: "Creando estándares invisibles de 'branding'
ministerial que nada tenían que ver con el carácter de Cristo."
El conocimiento como ego: "Servía más a mi ego intelectual que a la
verdadera sabiduría: el temor de Dios."

Pregunta: ¿Cuál de estas "devociones mundanas" reconoces en tu propia vida?

2. VISITANTES VS. HUÉSPEDES PERMANENTES
El mundo nos programa para ser visitantes de Jesús en lugar de huéspedes
permanentes en su presencia. Nos enseña que la relación con Dios es una
actividad más en nuestra agenda, no el centro desde el cual fluye todo lo demás.
Señales de esta programación:

Revisamos nuestros dispositivos antes de buscar la presencia de Dios cada
mañana
Consultamos las opiniones de extraños en redes sociales antes de consultar la
sabiduría de las Escrituras
Reservamos para Dios los minutos sobrantes de nuestros días en lugar de los
mejores momentos
Medimos nuestro valor por nuestro rendimiento y productividad, no por nuestra
identidad como hijos amados

Pregunta: ¿Eres más "visitante" o "residente permanente" en la presencia de
Cristo? ¿Qué señales de "programación mundana" identificas en ti?

Leer Capítulo 9 del libro y Romanos 12:1-2
Reflexionar: ¿Qué o quién está formando tu alma? ¿Qué patrones en tu vida
reflejan más las costumbres del mundo que el carácter de Cristo?

PREPARACIÓN PREVIA

45

C
A

P
ÍT

U
L

O
 9



46

REFLEXIÓN GRUPAL

Pregunta diagnóstica (10 min):
¿En qué áreas de tu vida has aceptado a Jesús como Salvador pero
no como Señor?

Pregunta transformadora (15 min):
¿Qué significaría para ti pasar de ser "cristiano" a ser genuinamente
un aprendiz de Jesús en tu trabajo, tus relaciones y tus decisiones
diarias?

CONCEPTOS CLAVE

3.LO QUE RECIBIMOS EN LA TRANSFORMACIÓN
Cuando permitimos que el Espíritu Santo "desinstale" la programación del mundo e
"instale" la mente de Cristo, recibimos dones sobrenaturales que cambian quiénes
somos:

1.Un espíritu renovado: Una nueva percepción. Comenzamos a ver a Dios, a
nosotros mismos y a los demás a través de nuevos ojos.

2.Participación en la naturaleza divina (2 Pedro 1:4): Lo que antes requería
esfuerzo consciente—amar a los difíciles, perdonar ofensas—comienza a fluir
más naturalmente.

3.La mente de Cristo: Nueva sabiduría para tomar decisiones y discernimiento
espiritual.

4.Dones espirituales: Para la edificación del cuerpo de Cristo, no para nuestra
gloria personal.

5.El fruto del Espíritu: Amor, paz, gozo... no producidos por esfuerzo propio, sino
resultado natural de su obra en nosotros.

6.Una nueva identidad: Nueva posición como hijos adoptados de Dios, con todos
los privilegios y responsabilidades.

Pregunta: ¿Cuál de estos seis dones anhelas experimentar más profundamente?

C
A

P
ÍT

U
L

O
 9



Disciplinas Espirituales & Autocuidado
¿Qué "devociones mundanas" (éxito, dinero, imagen,
conocimiento) necesitas entregar a Jesús para que Él
sea verdaderamente tu Señor, no solo tu Salvador? 
¿Qué práctica diaria te ayudará a recordar y vivir desde
tu verdadera identidad como hijo/a del Rey? 
¿Cómo pasarás de ser "visitante" a "residente
permanente" en la presencia de Cristo?
Escribe tu respuesta en tu cuaderno. La revisarás en la
semana 12.

APORTE A TU
REGLA DE VIDA

47

PRÁCTICA SEMANAL: AFIRMACIÓN DE IDENTIDAD
Rutina matutina (10 min):

1.Silencio inicial (2 min): Antes de revisar tu teléfono o comenzar cualquier tarea,
siéntate en quietud.

2.Lectura (2 min): Lee Colosenses 3:3-4 lentamente.
3.Afirmación en voz alta (3 min): "Mi identidad verdadera no es lo que el mundo ha

programado en mí. Mi identidad está escondida en Cristo. Hoy elijo vivir como hijo/a
del Rey, no desde el rendimiento o la productividad, sino desde el amor del Padre. El
Espíritu Santo está renovando mi mente y re-alambrando mi forma de pensar."

4.Entrega específica (3 min): Nombra una "devoción mundana" (éxito, dinero, imagen,
conocimiento) que necesita ser entregada hoy. Declara: "Jesús, tomo esta devoción
a _______ y te la entrego. Tú eres mi Señor, no solo mi Salvador."

Rutina nocturna—Evaluación (5 min):
1.¿Viví hoy como visitante de Jesús (actividades espirituales separadas de la "vida

real") o como residente permanente (cada decisión y actitud informada por su
presencia)?

2.¿Hubo momentos donde la "programación del mundo" tomó el control—medir mi
valor por productividad, buscar aprobación humana, priorizar la imagen?

3.Gratitud por la gracia: "Padre, gracias porque mi identidad es un regalo, no algo que
debo ganar. Mañana comienzo de nuevo."

Pregunta de reflexión diaria: ¿Viví hoy desde mi identidad en Cristo o desde la identidad
que el mundo programó en mí?"

VERSÍCULO PARA MEMORIZAR: "No imiten las conductas ni las costumbres
de este mundo, más bien dejen que Dios los transforme en personas nuevas al
cambiarles la manera de pensar. Entonces aprenderán a conocer la voluntad de
Dios para ustedes, la cual es buena, agradable y perfecta." Romanos 12:2 NTV

C
A

P
ÍT

U
L

O
 9



48

TUS NOTAS DE
LA SESIÓN

C
A

P
ÍT

U
L

O
 9



SE TRATA
PRIMORDIALMENTE DEL

REINO DE DIOS

SESIÓN 8

Capítulo 10

49



¿QUÉ ES EL REINO 
DE DIOS?

El Reino de Dios no era simplemente un lugar celestial para después de la
muerte, ni tampoco un sistema político terrenal. El Reino de Dios representa el
gobierno activo de Dios en todos los aspectos de la vida humana y de la
creación. Jesús lo menciona más de 100 veces en los Evangelios—es, por
mucho, el tema central de sus enseñanzas. El Reino incluye aspectos
presentes ("ya está entre ustedes") y futuros ("todavía no"). Esta tensión es
clave para comprender nuestra misión.

Cita del capítulo: “El Reino de Dios no es simplemente un concepto teológico
para estudiar, sino una realidad para experimentar y una misión para participar.
Como seguidores de Jesús, estamos llamados a ser embajadores de este
Reino, mostrando al mundo un anticipo de la renovación completa que Cristo
traerá en su regreso.”

La misión de Jesús
estaba centrada en el
Reino de Dios. Debemos
sumergirnos en su
misión después de
nuestra transformación
personal. El Reino opera
en la tensión del "ya pero
todavía no" y requiere
ciudadanía suprema que
trasciende lealtades
políticas.

Después de
experimentar
transformación personal
profunda a través de los
capítulos anteriores,
ahora vemos que esta
transformación nos
prepara para vivir como
embajadores de un
Reino diferente en medio
de un mundo rebelde.

Vivimos con lealtades
divididas, elevando
líderes políticos a
posiciones mesiánicas,
confundiendo avance del
Reino con victorias
electorales, mientras
ignoramos los valores
radicales del Reino en
vida diaria.

Esencia del capítulo Conexión Relevancia actual

50



CONCEPTOS CLAVE

1. EL REINO COMO TEMA CENTRAL DE JESÚS
El Dr. Matthew Sleeth, jefe de un departamento de emergencias con una vida
aparentemente perfecta, experimentó una transformación radical al leer Mateo: "Me
golpeó como una revelación. Jesús no hablaba principalmente de religión como yo
la entendía, sino de un Reino con valores completamente diferentes a los que yo
había estado persiguiendo."

Estadísticas reveladoras sobre las enseñanzas de Jesús:
Jesús menciona el "Reino de Dios" o "Reino de los Cielos" más de 100 veces en
los Evangelios
Aproximadamente un tercio de sus parábolas comienzan con "El Reino de Dios
es como..."
El Sermón del Monte declara quiénes son los verdaderos ciudadanos del Reino
La oración del Padre Nuestro tiene como petición central "Venga tu Reino"

Pregunta: ¿Es el Reino de Dios el tema central de tu fe, o ha sido reemplazado por
otros énfasis (prosperidad, moralidad, experiencias)?

2. EL "YA, PERO TODAVÍA NO" DEL REINO
El Reino tiene aspectos presentes ("el reino de Dios ya está entre ustedes" - Lucas
17:21) y futuros ("antes de ver al Hijo del Hombre llegar en su reino" - Mateo 16:28).
Esta tensión nos protege de dos extremos peligrosos:

El "ya" nos da esperanza para el presente: Cada acto de amor, justicia y
reconciliación que realizamos es una manifestación tangible del Reino.
El "todavía no" nos protege de la arrogancia: Nos guarda de creer que
podemos establecer el Reino completo por nuestros propios esfuerzos.
El "todavía no" nos protege de la desilusión: Nos guarda de abandonar toda
esperanza de transformación presente.

Ilustración: "Es como vivir en el amanecer. La noche ha terminado—el sol ha
salido—pero la plena luz del día aún no ha llegado. Vivimos en esa hermosa pero
tensa hora del amanecer, donde la oscuridad y la luz coexisten."

Pregunta: ¿Tiendes más hacia la arrogancia ("podemos cambiar el mundo") o hacia
la desilusión ("nada va a cambiar")?

Leer Capítulo 10 del libro, Mateo 6:33 y Colosenses 1:15-20
Reflexionar: Si alguien mirara tu agenda y tus finanzas, ¿concluiría que el
Reino de Dios es tu prioridad principal?

PREPARACIÓN PREVIA

51

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

0



52

REFLEXIÓN GRUPAL

Pregunta diagnóstica (10 min):
El Dr. Sleeth vendió su mansión, redujo sus posesiones y renunció a
su trabajo lucrativo. Sin llegar a esos extremos, ¿qué revelaría un
examen honesto de tu agenda y tus finanzas sobre tus verdaderas
prioridades?

Pregunta transformadora (15 min):
¿Cómo se vería tu vida si reorientaras completamente tus
prioridades, relaciones y recursos alrededor del Reino de Dios?

CONCEPTOS CLAVE

3. EL PELIGRO DE LAS CIUDADANÍAS DIVIDIDAS
El autor advierte sobre "un fenómeno preocupante: ver a hermanos en la fe
adoptando posturas extremas hacia los gobernantes, tratándolos como salvadores o
demonios." Esta polarización política no es meramente un desacuerdo sobre
políticas, sino un síntoma de una crisis de identidad y fidelidad.

"No hay contradicción en que un cristiano vote según su conciencia. La contradicción
surge cuando justificamos lo injustificable o permitimos que nuestra identidad política
eclipse nuestra identidad en Cristo."

La supremacía de Cristo tiene implicaciones prácticas:
Sobre nuestras identidades culturales: "Ya no hay judío ni griego, esclavo ni
libre, hombre ni mujer, sino que todos ustedes son uno en Cristo Jesús" (Gálatas
3:28).
Sobre nuestras ambiciones personales: "Ya no soy yo quien vive, sino Cristo
vive en mí" (Gálatas 2:20). Nuestras vidas no nos pertenecen.

Pregunta: ¿Ha comenzado tu lealtad política a competir con tu lealtad al Reino?
¿Has elevado a algún líder político al nivel de "salvador" o "demonio"?

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

0



Propósito y Misión de la vida
¿Cómo integrarás la perspectiva del Reino en tu
vocación, relaciones y recursos? 
¿Qué lealtad secundaria (política, cultural, ambición
personal) necesita someterse a la lealtad primaria al
Reino? 
¿Qué cambio concreto harás para que tu vida refleje
más claramente las prioridades del Reino?
Escribe tu respuesta en tu cuaderno. La revisarás en la
semana 12.

APORTE A TU
REGLA DE VIDA

53

PRÁCTICA SEMANAL: AFIRMACIÓN DE IDENTIDAD
Rutina matutina—Oración del Reino (5 min):

1.Silencio inicial (1 min): Centra tu corazón en la presencia del Rey.
2.Oración del Padre Nuestro lenta (2 min): Enfócate especialmente en "Venga tu

Reino, hágase tu voluntad en la tierra como en el cielo." Pausa después de esta
frase.

3.Aplicación específica (2 min): Ora: "Señor, que tu Reino venga hoy en mi vocación
[nombra tu trabajo], en mis relaciones [nombra personas específicas], y en mis
recursos [nombra una decisión financiera pendiente]."

Rutina nocturna—Reflexión del Reino (5 min):
1.Revisión de vocación (1.5 min): ¿Vi mi trabajo hoy como servicio al Rey o solo como

medio para ganarme la vida?
2.Revisión de relaciones (1.5 min): ¿Usé el poder para servir o para dominar? ¿Abordé

conflictos con reconciliación o con venganza?
3.Revisión de recursos (1.5 min): ¿Actué como administrador de Dios o como

propietario? ¿Practiqué generosidad o acumulación?
4.Cierre (0.5 min): "Gracias, Padre, por invitarme a participar en tu Reino. Mañana,

ayúdame a vivir como ciudadano del cielo."

Pregunta: ¿Cómo reflejaron hoy mis decisiones, interacciones y prioridades los valores
del Reino?

VERSÍCULO PARA MEMORIZAR: "Busquen el reino de Dios por encima de
todo lo demás y lleven una vida justa, y él les dará todo lo que necesiten."
Mateo 6:33 NTV

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

0



54

TUS NOTAS DE
LA SESIÓN

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

0



CAMINANDO 
EN EL ESPÍRITU

SESIÓN 9

Capítulo 11

55



¿QUÉ ES CAMINAR EN 
EL ESPÍRITU?

No podemos participar efectivamente en la misión de Jesús sin aprender a
caminar en el Espíritu. El Espíritu Santo no es una fuerza impersonal ni un
poder a ser manipulado—es una Persona divina que nos guía, consuela,
convence y empodera según Su propia voluntad soberana. No somos llamados
a usar al Espíritu Santo, sino a ser usados por Él. Caminar en el Espíritu
significa estar disponibles tanto a su impulso como a su freno.

Cita del capítulo: “Jesús no presenta al Espíritu Santo como un poder que
utilizamos, sino como una Persona divina que nos guía, consuela, convence y
empodera—siempre según Su propia voluntad soberana.”

No podemos participar
efectivamente en la
misión de Jesús sin
aprender a caminar en el
Espíritu. El Espíritu es
Persona divina
soberana, no
herramienta a nuestra
disposición. Debemos
estar disponibles a que
interrumpa nuestros
planes y pasos para
dirigirnos según Su
propósito.

Después de entender
nuestra ciudadanía del
Reino (Capítulo 10),
ahora descubrimos que
vivir efectivamente como
ciudadanos del Reino
requiere el poder y
dirección del Espíritu
Santo operando
constantemente en
nuestras vidas.

Muchos cristianos tratan
al Espíritu como poder
personal para cumplir
sus planes, en lugar de
someterse a Su dirección
soberana, resultando en
activismo religioso sin
poder transformador.

Esencia del capítulo Conexión Relevancia actual

56



CONCEPTOS CLAVE

1. EL ESPÍRITU: ¿PERSONA SOBERANA O HERRAMIENTA SUBORDINADA?
El autor advierte: "En la cultura cristiana contemporánea ha surgido un
acercamiento al Espíritu Santo que lo reduce a una fuerza impersonal, un poder a
ser manipulado, o un asistente espiritual que actúa según nuestras declaraciones y
órdenes. Esta visión se manifiesta en frases como 'usa el poder del Espíritu', 'activa
los dones', o 'declara que el Espíritu haga tal cosa'." 

Sin embargo, la Escritura muestra que el Espíritu Santo:
Habla (Hechos 13:2)
Nos recuerda lo aprendido y nos enseña como orar Juan 14:26
Puede ser entristecido (Efesios 4:30)
Intercede por nosotros (Romanos 8:26-27)
Distribuye dones según su voluntad (1 Corintios 12:11)
Guía específicamente, incluso impide ciertas acciones (Hechos 16:6-7)

Pregunta: ¿Has estado tratando al Espíritu Santo como una fuerza que utilizas o
como una Persona divina a quien te sometes?

2. DISPONIBLES AL IMPULSO Y EL FRENO DEL ESPÍRITU
1. Que el Espíritu interrumpa nuestros planes: Pablo y Silas tenían experiencia y
estrategias probadas. Aun así, el Espíritu les dijo "No". Su respuesta no fue
argumentar ni insistir—se hicieron disponibles a la interrupción. "Los planes
frustrados pueden ser las puertas del Espíritu hacia un propósito mayor."
2. Que el Espíritu interrumpa nuestros pasos: Pablo llegó a Troas como su
tercera opción, no la primera ni la segunda. "A veces lo que interpretamos como
paz del Espíritu puede ser nuestra propia determinación disfrazada de dirección
divina." El Espíritu nos dirige tanto por lo que impulsa como por lo que detiene.
3. Ser comisionados alrededor de una visión del Espíritu: En Troas, Pablo
recibe la visión de Macedonia. Allí también conoce a Lucas, quien escribiría un
Evangelio y Hechos. "El Espíritu Santo no solo nos dirige hacia lugares, sino hacia
personas estratégicas para el cumplimiento de nuestra misión."

Verdad incómoda: "No toda obra buena es una obra asignada. La obediencia
específica supera a la buena intención general."

Pregunta: ¿Puedes identificar momentos donde el Espíritu claramente te ha
impedido seguir cierto camino? ¿Qué aprendiste?

Leer Capítulo 11 del libro y Hechos 16:6-10
Reflexionar: ¿Con qué frecuencia permites que tus planes sean
interrumpidos por el Espíritu Santo? ¿Te resistes o te rindes cuando sientes
su dirección?

PREPARACIÓN PREVIA

57

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

1



58

REFLEXIÓN GRUPAL

Pregunta diagnóstica (10 min):
¿Cómo distingues entre la genuina paz del Espíritu y tu propia
determinación disfrazada de dirección divina? ¿Hay algún plan o
proyecto que estés empujando con fuerza donde quizás el Espíritu
esté diciendo "No" o "Todavía no"?

Pregunta transformadora (15 min):
Pablo y Silas querían predicar el evangelio—¿qué podría ser más
noble?—pero el Espíritu tenía un plan más específico. ¿Hay alguna
"obra buena" en tu vida que quizás no sea tu "obra asignada"?
¿Qué significaría soltar eso para estar disponible a la visión
específica del Espíritu para ti?

CONCEPTOS CLAVE

3. LA TENTACIÓN DE LA AUTOSUFICIENCIA
Consideremos a Pedro antes y después de Pentecostés. Antes, confiaba en su
audacia natural—hizo grandes promesas ("Aunque todos se escandalicen, yo no")
que no pudo cumplir, negando tres veces a Jesús. Después de Pentecostés, vemos a
un Pedro diferente—aún audaz, pero operando desde una fuente de poder
completamente distinta.

El modelo de dependencia de Jesús:
En sus decisiones: "Llevo a cabo la voluntad del que me envió y no la mía"
(Juan 5:30)
En sus palabras: "El Padre me ha ordenado qué decir y cómo decirlo" (Juan
12:49)
En sus obras: "El Padre quien vive en mí, hace su obra por medio de mí" (Juan
14:10)
En su poder: "El Espíritu del Señor está sobre mí" (Lucas 4:18)

Pregunta: ¿En qué áreas de tu vida ministerial o personal estás operando más
desde tus dones naturales que desde dependencia del Espíritu?

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

1



Disciplinas, Propósito y Misión
¿Qué práctica incorporarás para cultivar sensibilidad a
la voz del Espíritu? 
¿Hay algún plan o proyecto que necesitas soltar porque
quizás no es tu "obra asignada"? 
¿Cómo pasarás de "usar" al Espíritu a "ser usado" por
Él en tu vida diaria y ministerial?
Escribe tu respuesta en tu cuaderno. La revisarás en la
semana 12.

APORTE A TU
REGLA DE VIDA

59

PRÁCTICA SEMANAL: DISCERNIMIENTO Y RENDICIÓN
Rutina matutina—Silencio y discernimiento (10 min):

1.Silencio inicial (3 min): Como Elías, la voz del Espíritu viene como "un silbido
apacible y delicado". Aquieta las otras voces.

2.Lectura (2 min): Lee Juan 5:19 lentamente: "El Hijo no puede hacer nada por su
propia cuenta; solo hace lo que ve que el Padre hace."

3.Entrega de planes (3 min): Nombra tus planes para hoy/esta semana. Pregunta:
"Espíritu Santo, ¿hay algo aquí que debo soltar? ¿Hay algo que estás impulsando o
deteniendo?"

4.Rendición (2 min): "Espíritu Santo, no quiero usarte—quiero ser usado por ti. Hoy me
hago disponible a tu impulso y a tu freno."

Rutina nocturna—Revisión de obediencia (5 min):
1.¿Hubo impulsos que seguí? ¿Sentí al Espíritu impulsándome hacia algo hoy?

¿Obedecí?
2.¿Hubo frenos que ignoré? ¿Sentí al Espíritu deteniendo algo y lo ignoré? ¿Qué

puedo aprender?
3.¿Operé desde autosuficiencia? ¿Confié más en mis dones naturales que en el poder

del Espíritu?
4.Gratitud y corrección: "Gracias, Espíritu Santo, por tu paciencia mientras aprendo a

caminar contigo."

Pregunta de reflexión diaria: ¿Estuve hoy disponible al impulso y al freno del Espíritu, o
insistí en mis propios planes?

VERSÍCULO PARA MEMORIZAR: "Así que humíllense delante de Dios.
Resistan al diablo, y él huirá de ustedes. Acérquense a Dios, y Dios se
acercará a ustedes." Santiago 4:7-8 NTV

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

1



60

TUS NOTAS DE
LA SESIÓN

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

1



EL PODER DEL REINO Y EL
PRIVILEGIO DE SUFRIR

SESIÓN 10

Capítulo 12

61



¿QUÉ ES EL PRIVILEGIO 
DE SUFRIR?

Existe una conexión inseparable entre participar en los sufrimientos de Cristo y
experimentar el poder de su resurrección. No son realidades opuestas, sino
dos caras de la misma moneda espiritual. El sufrimiento no es la meta principal
del camino cristiano, pero cuando es abrazado como privilegio (no como
castigo ni mala suerte), nos forma profundamente para la misión de Jesús. No
existe atajo hacia el poder espiritual del Reino que evite el camino de la cruz.

Cita del capítulo: "El poder del Reino no se experimenta a pesar del
sufrimiento sino a través del sufrimiento. La cruz precede la corona, y no hay
resurrección sin crucifixión."

El sufrimiento es
privilegio que nos
enseña dependencia del
Espíritu, profundiza
empatía y purifica
motivos. El poder del
Reino se manifiesta en
debilidad reconocida.
Necesitamos redescubrir
el lamento bíblico y
redefinir éxito según
criterios del Reino.

Después de aprender a
caminar en el Espíritu
(Capítulo 11),
descubrimos que esta
vida espiritual nos llevará
inevitablemente a
lugares de sufrimiento
redentor donde
experimentamos el poder
del Reino de maneras
imposibles en
comodidad.

Nuestra cultura evita
sufrimiento a toda costa;
incluso iglesias prometen
principalmente
prosperidad, ignorando
que el camino de Cristo
pasa inevitablemente por
la cruz diaria.

esencia del capítulo Conexión Relevancia actual

62



CONCEPTOS CLAVE

1. TRES MENTIRAS SOBRE EL SUFRIMIENTO CRISTIANO
Antes de abrazar el sufrimiento como privilegio, debemos aclarar tres mentiras:

1.El sufrimiento no es la meta principal: No somos masoquistas espirituales.
Jesús mismo oró en Getsemaní: "Si quieres, quita esta copa de mí."

2.No todo sufrimiento es formativo o privilegio: El sufrimiento por nuestras malas
decisiones no es un privilegio espiritual. Pedro aclara: "No es nada vergonzoso
sufrir por ser cristianos" (1 Pedro 4:15-16 & 1 Pedro 2:20).

3.El sufrimiento no significa que Dios sea indiferente: Él es "el Padre de
compasión" (2 Cor 1:3). Jesús lloró ante la tumba de Lázaro.

Pregunta: ¿Cuál de estas tres mentiras has creído inconscientemente? ¿Cómo ha
afectado tu respuesta al sufrimiento?

2. DISPONIBLES AL IMPULSO Y EL FRENO DEL ESPÍRITU
El autor comparte: "Pasé de ignorar y negar mi sufrimiento hasta cuestionar la
bondad de Dios. Pero el Espíritu Santo me desafió a través de Filipenses 1:29.
¿Privilegio? Esta palabra transformó completamente mi perspectiva. Comencé a ver
esa condición como una oportunidad para crecer en paciencia, humildad y perdón."

El sufrimiento nos forma de tres maneras:
1. Nos enseña dependencia total del Espíritu: Pablo experimentó un "aguijón en
la carne": "Cada vez él me dijo: 'Mi gracia es todo lo que necesitas; mi poder actúa
mejor en la debilidad'" (2 Cor 12:9). El poder de Cristo reposa sobre nosotros
precisamente en nuestros momentos de mayor debilidad.
2. Profundiza nuestra capacidad de empatía: "Él nos consuela en todas nuestras
dificultades para que nosotros podamos consolar a otros" (2 Cor 1:4). Henri
Nouwen lo llamó "el sanador herido"—nuestras heridas, cuando son ofrecidas a
Dios, se convierten en fuentes de sanidad para otros.
3. Purifica nuestros motivos y prioridades: Job, en medio de su sufrimiento, llegó
a decir: "Aunque él me mate, en él esperaré" (Job 13:15). Su amor por Dios ya no
estaba condicionado por las bendiciones recibidas. El sufrimiento quema las
impurezas de nuestras motivaciones.

Pregunta: ¿En cuál de estas tres áreas has experimentado más claramente el
efecto formativo del sufrimiento?

Leer Capítulo 12 del libro, Filipenses 1:29 y 2 Corintios 12:7-10
Reflexionar: ¿Has considerado alguna vez tu sufrimiento como un posible
privilegio? ¿Por qué sí o por qué no?

PREPARACIÓN PREVIA

63

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

2



64

REFLEXIÓN GRUPAL

Pregunta diagnóstica (10 min):
¿Qué mecanismos de evasión tiendes a usar para evitar enfrentar el
dolor en tu vida?" Nuestra cultura ofrece muchas vías de escape:
distracción de pantallas, validación superficial de redes sociales,
consuelo del materialismo, anestesia de sustancias. ¿Cuál es tu
mecanismo más común?

Pregunta transformadora (15 min):
¿Hay alguna debilidad o sufrimiento que has estado escondiendo en
lugar de ofrecerlo a Dios? ¿Cómo podría convertirse esa herida en
un portal para conocer más profundamente a Cristo?

CONCEPTOS CLAVE

3. CONTENTAMIENTO Y LAMENTO: DISCIPLINAS PARA EL SUFRIMIENTO
El secreto de Pablo (Filipenses 4:11-13):: "He aprendido a estar contento con lo que
tengo. Sé vivir con casi nada o con todo lo necesario. He aprendido el secreto de
vivir en cualquier situación." Este contentamiento fue una disciplina aprendida—no
resignación, sino un descubrimiento genuino de que Cristo es suficiente,
independientemente de las circunstancias.

La práctica del lamento: Jesús en Getsemaní no escondió su angustia: "Mi alma está
muy triste, hasta la muerte." En la cruz verbalizó su experiencia de abandono. Más
de un tercio de los Salmos son lamentos. El lamento bíblico no es queja ni
autocompasión—es la expresión valiente y honesta del dolor ante un Dios que puede
soportar nuestras preguntas más difíciles.

"No podemos experimentar sanidad para lo que no estamos dispuestos a reconocer
que está herido."

Pregunta: ¿Cuándo fue la última vez que expresaste honestamente tu dolor a Dios?
¿Qué te impide hacerlo más frecuentemente?

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

2



Autocuidado, Propósito y Misión
¿Cómo incorporarás la práctica del lamento en tu vida
espiritual? 
¿Qué debilidad o sufrimiento actual podrías comenzar a
ver como "privilegio" en lugar de obstáculo? 
¿Cómo cultivarás contentamiento en medio de
circunstancias difíciles en lugar de escapar de ellas?
Escribe tu respuesta en tu cuaderno. La revisarás en la
semana 12.

APORTE A TU
REGLA DE VIDA

65

PRÁCTICA SEMANAL: CONTENTAMIENTO Y LAMENTO
Rutina matutina—Afirmación de contentamiento (5 min):

1.Silencio inicial (1 min): Aquieta tu corazón ante el Padre de compasión.
2.Lectura (1 min): Lee Filipenses 4:12-13 lentamente: "He aprendido el secreto de vivir

en cualquier situación... todo lo puedo hacer por medio de Cristo."
3.Afirmación (3 min): "Hoy elijo contentamiento, no porque mis circunstancias sean

perfectas, sino porque Cristo es suficiente. Mi gracia y mi fortaleza no vienen de mis
recursos sino de mi Señor. Donde veo debilidad, declaro que tu poder puede
manifestarse."

Rutina nocturna—Práctica de lamento (10 min):
1.Silencio (2 min): Prepara tu corazón para ser honesto con Dios.
2.Nombrar el dolor (3 min): ¿Qué dolor, frustración, herida o pérdida estás cargando?

Nómbralo específicamente ante Dios. No lo minimices ni lo espiritualices.
3.Expresar honestamente (3 min): Dile a Dios cómo te sientes—frustrado,

abandonado, confundido, enojado. Él puede soportar el peso de tus preguntas más
difíciles.

4.Afirmación de confianza (2 min): Como los Salmos, termina con una afirmación:
"Aunque no entiendo, confío en tu bondad. Aunque duele, creo que estás conmigo.
Encomiendo mi espíritu en tus manos."

Pregunta de reflexión diaria: ¿Hui hoy del sufrimiento o lo abracé como posible portal
hacia el poder de Cristo

VERSÍCULO PARA MEMORIZAR: "Cada vez él me dijo: 'Mi gracia es todo lo
que necesitas; mi poder actúa mejor en la debilidad'. Así que ahora me alegra
jactarme de mis debilidades, para que el poder de Cristo pueda actuar a través
de mí." 2 Corintios 12:9 NTV

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

2



66

TUS NOTAS DE
LA SESIÓN

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

2



SUMERGIDOS EN EL CUERPO
DE CRISTO

SESIÓN 11

Capítulo 13

67



¿QUÉ SIGNIFICA ESTAR
SUMERGIDOS EN EL CUERPO?

No puedes amar verdaderamente a la Cabeza mientras desprecias su Cuerpo.
El amor a Cristo y el amor a su iglesia no son opciones separables. Cuando
Jesús resucitado confrontó a Saulo, no dijo "¿Por qué persigues a mis
discípulos?" sino "¿Por qué ME persigues?" (Hechos 9:4). Esta identificación
de Cristo con su pueblo es absoluta. La vida profunda que anhelamos como
aprendices de Jesús florece naturalmente en el suelo fértil de la comunidad
cristiana auténtica.

Cita del capítulo:  "No puedes amar verdaderamente a la Cabeza mientras
desprecias su Cuerpo. El amor a Cristo y el amor a su iglesia no son opciones
separables."

La misión de Cristo no
puede estar
desconectada de su
cuerpo. El sistema
operativo de la iglesia
del primer siglo
(enseñanza, comunión,
hospitalidad, oración,
generosidad) crea el
entorno para
transformación. La vida
profunda florece en
comunidad auténtica.

El sufrimiento redentor
del capítulo anterior nos
prepara para la vida
corporativa porque
rompe nuestro
egocentrismo y nos abre
a la realidad de que
necesitamos
profundamente a otros
creyentes para completar
nuestro crecimiento
espiritual.

En una era de
individualismo extremo,
nuestra cultura
promueve espiritualidad
"personal" y "privada".
Muchos dicen "Amo a
Jesús pero no necesito
la iglesia,"
contradiciendo el diseño
divino para crecimiento
espiritual.

esencia del capítulo Conexión Relevancia actual

68



CONCEPTOS CLAVE

1. EL SISTEMA OPERATIVO DEL CUERPO
Los 5 componentes del sistema operativo:

1.Enseñanza bíblica: Diferentes perspectivas, discernimiento comunitario,
aplicación práctica. La renovación de la mente no es acumular información, sino
permitir que la verdad de Dios transforme nuestra manera de vivir.

2.Comunión (koinonia): Profunda interdependencia, no solo "pasar tiempo
juntos". Un entrelazamiento de vidas donde las alegrías y cargas de uno se
convierten en las de todos.

3.Hospitalidad ("Hagamos Mesa"): La mesa como espacio de encuentro donde
las barreras sociales se disuelven y los marginados encuentran pertenencia.

4.Oración ferviente: Jon Tyson: "Dios acude a donde Él sea profundamente
deseado." No se trata de orar más, sino de desear a Dios más.

5.Generosidad radical: "En la economía del Reino, dar no empobrece, retener no
enriquece." La generosidad es el indicador más confiable de transformación
interior.

Pregunta: ¿Cuál de estos 5 componentes está más desarrollado en tu vida? ¿Cuál
necesita más atención?

2. VIDA EN COMUNIDAD: AFIRMACIÓN Y LÍMITES
La comunidad no solo afirma; también establece límites esenciales: "Tengo amigos
íntimos que tienen permiso para hablarme verdad sobre: el manejo de mis finanzas,
la manera en que trato a Nicole y Khalil, decisiones cuestionables, y peligros
potenciales que ellos pueden ver antes que yo, porque conocen mis debilidades."

Círculo íntimo (3-5 personas): Completamente vulnerables, sin máscaras, donde
la transformación profunda puede ocurrir.
Comunidad cercana (12-15 personas): Compartir vida regularmente, creciendo
juntos como aprendices de Jesús.

"La verdadera comunión no es cómoda ni conveniente. Va contra nuestra tendencia
cultural hacia relaciones superficiales y conexiones digitales sin compromiso. Pero
es precisamente en la incomodidad de la comunidad auténtica donde
experimentamos la transformación más profunda."

Pregunta: ¿Tienes un círculo íntimo de 3-5 personas con quienes puedes ser
completamente auténtico? ¿Tienen permiso para confrontarte?

Leer Capítulo 13 del libro y Hechos 2:42-47
Reflexionar: ¿Cuáles son tus resistencias actuales a una participación más
profunda en el cuerpo de Cristo?

PREPARACIÓN PREVIA

69

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

3



70

REFLEXIÓN GRUPAL

Pregunta diagnóstica (10 min):
El autor confiesa que ha tenido temporadas donde, "herido por
conflictos en la iglesia o desilusionado por la hipocresía", intentó
justificar distancia del cuerpo de Cristo. "Puedo adorar a Dios en la
naturaleza," se decía. ¿Has tenido pensamientos similares? 

Pregunta transformadora (15 min):
El autor describe el crecimiento en 4 direcciones: hacia adentro
(carácter como Cristo), hacia arriba (intimidad con Dios), hacia
afuera (misión compartida), hacia los lados (relaciones en el
cuerpo). ¿En cuál de estas direcciones necesitas crecer más?

CONCEPTOS CLAVE

3. ORACIÓN QUE NACE DEL DESEO PROFUNDO
El autor confiesa: "En muchas temporadas me he encontrado deseando
fervientemente las bendiciones de Dios, mucho más que a Dios mismo. Durante ese
tiempo, mis oraciones pasan a ser frías y mecánicas. Como si se trataran de una
tarea a ser realizada en la transacción por las bendiciones."

Razones por las que el hambre por Dios puede disminuir:
Distracción espiritual: Las preocupaciones del mundo ahogan el deseo por
Dios.
Saturación de entretenimiento: El ruido ha tomado el lugar del anhelo profundo.
Comodidad y autosuficiencia: Dependemos de recursos propios en lugar de
Dios.
Desilusión y heridas: Experiencias negativas en la iglesia han llevado al
desánimo.
Pecado no confesado: Culpa y vergüenza nos alejan; el corazón se endurece.
Falta de conocimiento de Dios: Una imagen distorsionada no inspira deseo de
intimidad.

"La oración ferviente no es una práctica para ser perfeccionada, sino un hambre
por Dios que debe ser cultivada."

Pregunta: ¿Cuál de estas razones describe mejor tu temporada actual? ¿Qué paso
podrías dar para cultivar hambre por Dios?C

A
P

ÍT
U

L
O

 1
3



Relaciones, Propósito y Misión
¿Cómo desarrollarás tu círculo íntimo de 3-5 personas
con quienes puedas ser completamente vulnerable? 
¿Cómo incorporarás la práctica de "Hagamos Mesa"
(hospitalidad radicalmente ordinaria) en tu ritmo de
vida? 
¿A quién darás permiso explícito para confrontarte en
tus puntos ciegos?
Escribe tu respuesta en tu cuaderno. La revisarás en la
semana 12.

APORTE A TU
REGLA DE VIDA

71

PRÁCTICA SEMANAL: COMUNIDAD INTENCIONAL
Práctica 1: "Hagamos Mesa" (durante la semana): Invita a alguien (o una familia) a
compartir una comida contigo esta semana. Puede ser alguien del grupo, de la iglesia,
un vecino, o un compañero de trabajo. No tiene que ser elaborado—la práctica de Jesús
era "radicalmente ordinaria".

Antes de la comida: Ora brevemente: "Señor, usa esta mesa como espacio de tu
Reino."
Durante la comida: Escucha más de lo que hablas. Haz preguntas genuinas sobre su
vida.
Después de la comida: Reflexiona: ¿Qué experimenté de la presencia de Dios en
este encuentro?

Práctica 2: Evaluación de círculos (15 min al final de la semana):
1.Círculo íntimo (3-5): Escribe los nombres de personas con quienes puedes ser

completamente vulnerable. Si tienes menos de 3, ¿a quién podrías invitar a este
nivel de intimidad?

2.Comunidad cercana (12-15): ¿Con quiénes compartes vida regularmente? ¿Hay
espacio para agregar personas?

3.Permiso para confrontar: ¿Has dado permiso explícito a alguien para hablarte verdad
sobre tus finanzas, relaciones, decisiones y puntos ciegos?

4.Paso de acción: Identifica una persona a quien invitarás a mayor intimidad o a quien
darás permiso para confrontarte.

Pregunta de reflexión diaria: ¿Viví hoy como parte del cuerpo de Cristo o como un
individuo aislado?

VERSÍCULO PARA MEMORIZAR: "Todos los creyentes se dedicaban a las
enseñanzas de los apóstoles, a la comunión fraternal, a participar juntos en las
comidas... y a la oración." Hechos 2:42 NTV

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

3



72

TUS NOTAS DE
LA SESIÓN

C
A

P
ÍT

U
L

O
 1

3



CONSTRUYENDO UNA 
REGLA DE VIDA

SESIÓN 12

73



¿QUÉ ES UNA REGLA DE VIDA?
Una Regla de Vida es un conjunto de compromisos intencionales que ordenan
nuestra vida alrededor de lo que más importa: sumergirse en el ritmo, carácter
y misión de Jesús. No es una lista de reglas legalistas ni un programa de auto-
mejora, sino un mapa que nos guía hacia la vida profunda. Como dijo C.S.
Lewis: "Cuanto más dejamos que Dios tome el control de nuestras vidas, más
nos convertimos en nosotros mismos."

“Todos los creyentes se dedicaban a las enseñanzas de los apóstoles, a la
comunión fraternal, a participar juntos en las comidas (entre ellas la Cena del
Señor), y a la oración. Un profundo temor reverente vino sobre todos ellos, y
los apóstoles realizaban muchas señales milagrosas y maravillas. Todos los

creyentes se reunían en un mismo lugar y compartían todo lo que tenían.
Vendían sus propiedades y posesiones y compartían el dinero con aquellos en
necesidad. Adoraban juntos en el templo cada día, se reunían en casas para la
Cena del Señor y compartían sus comidas con gran gozo y generosidad, todo
el tiempo alabando a Dios y disfrutando de la buena voluntad de toda la gente.
Y cada día el Señor agregaba a esa comunidad cristiana los que iban siendo
salvos. Hechos 2:42-47 NTV

Una regla de vida no es
rigidez legalista sino
libertad estructurada.
Los cinco pilares de la
iglesia de Hechos —
enseñanza, comunión,
hospitalidad, oración y
generosidad—son el
marco donde todas las
disciplinas espirituales
encuentran su lugar
natural y sostenible.

Después de 13 capítulos
experimentando
disciplinas individuales,
ahora integramos todo
en una estructura
orgánica que puede
sostener el crecimiento
espiritual por décadas,
no solo semanas.

En una cultura de
sobrecarga de
información y activismo
religioso fragmentado,
necesitamos
arquitectura espiritual
clara que priorice lo
esencial y nos
mantenga enfocados en
transformación genuina.

esencia de la sesión Conexión Relevancia actual

74



RESUMEN DEL VIAJE

SECCIÓN 1: EL RITMO DE JESÚS (SEMANAS 1-4)
Aprendimos a entrar en el ritmo de vida de Jesús: su relación con el tiempo, el
descanso y la presencia del Padre.

Semana 1 - El camino estrecho: Inventario de salvadores con fecha de
expiración
Semana 2 - Permanecer en Jesús: Pausas de reconexión (5 breves + 1
extendida)
Semana 3 - Quietud para conocer a Dios: Las tres anclas del Salmo 46
Semana 4 - Sabbat: Pausas escalonadas (diarias + semanales)

SECCIÓN 2: EL CARÁCTER DE JESÚS (SEMANAS 5-7)
Exploramos cómo ser transformados interiormente para reflejar el carácter de
Cristo.

Semana 5 - Detox del alma: Examen de detox nocturno (perdón, conflictos,
pureza)
Semana 6 - Alimentados para resistir: Lectio Divina matutina + Rendición
nocturna
Semana 7 - Identidad renovada: Declaración de identidad + Evaluación de
programación

SECCIÓN 3: LA MISIÓN DE JESÚS (Semanas 8-11)
Descubrimos cómo participar activamente en la misión redentora de Cristo en el
mundo.

Semana 8 - El Reino de Dios: Oración del Reino (vocación, relaciones,
recursos)
Semana 9 - Caminando en el Espíritu: Discernimiento y rendición (impulso y
freno)
Semana 10 - El privilegio de sufrir: Contentamiento matutino + Lamento
nocturno
Semana 11 - Sumergidos en el cuerpo: "Hagamos Mesa" + Evaluación de
círculos

Reflexión grupal (10 min): Compartan brevemente: ¿Cuál de las 11 semanas tuvo
mayor impacto en tu vida? ¿Qué práctica ha sido más transformadora para ti?

Reflexiona: No subestimes el poder de pequeños cambios consistentes. La
invitación de Jesús a las aguas profundas nunca expira. Nunca es
demasiado tarde para comenzar.

PREPARACIÓN PREVIA

75

L
A

 R
E

G
L

A
 D

E
 V

ID
A



COMPILACIÓN DE TU REGLA DE VIDA (40 min)
Revisa lo que escribiste en tu cuaderno durante las 11 semanas. Ahora es momento
de consolidar esos compromisos en una Regla de Vida coherente y sostenible.

ÁREA 1: DISCIPLINAS ESPIRITUALES
Prácticas que nutren tu conexión con Dios (Sesiones 1, 3, 5, 6, 7, 9)
Mi práctica diaria de oración/meditación será:
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________

Mi práctica semanal de estudio bíblico será:
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
Mi práctica de examen/detox del alma será:
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________

ÁREA 2: RELACIONES FUNDAMENTALES
Compromisos con las personas más importantes (Sesiones 2, 5, 11)
Mi círculo íntimo (3-5 personas con quienes seré completamente vulnerable):
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________

La persona a quien daré permiso para confrontarme:
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________

Mi compromiso con mi familia/personas cercanas será:
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________

Mi práctica de "Hagamos Mesa" (hospitalidad) será:
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________

L
A

 R
E

G
L

A
 D

E
 V

ID
A



COMPILACIÓN DE TU REGLA DE VIDA (40 min)

ÁREA 3: PRÁCTICAS DE AUTOCUIDADO
Hábitos que cuidan tu cuerpo, mente y emociones (Sesiones 4, 6, 7, 10)
Mi práctica de Sabbat/descanso semanal será:
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________

Mis pausas diarias de reconexión serán:
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________

Mi práctica de contentamiento/lamento será:
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________

Lo que eliminaré/reduciré para proteger mi alma:
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________

ÁREA 4: PROPÓSITO Y MISIÓN DE VIDA
Tu participación en la misión del Reino (Sesiones 8, 9, 10, 11)
Cómo integraré el Reino en mi vocación/trabajo:
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________

Mi práctica de generosidad (tiempo, talentos, recursos) será:
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________

Mi compromiso con el cuerpo de Cristo (iglesia local) será:
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________

La lealtad secundaria que someteré al señorío de Cristo:
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________
_____________________________________________________________

L
A

 R
E

G
L

A
 D

E
 V

ID
A



1.Vivir nuestra Regla de Vida con gracia, reconociendo que a veces
avanzaremos y otras veces retrocederemos, pero sin abandonar el camino.

2.Rendirnos cuentas mutuamente, ya sea en parejas, tríos, o como grupo,
revisando nuestro progreso regularmente.

3.Orar los unos por los otros, intercediendo por la transformación continua de
cada miembro del grupo.

4.Extender la invitación, considerando facilitar un grupo similar en el futuro
para que otros puedan experimentar la vida profunda.

5.Confiar en la gracia de Dios, recordando que "no somos salvados por lo que
hacemos, pero lo que hacemos es evidencia de nuestra salvación" (Eugene
Peterson).

PARTE 3:
NUESTRO PACTO 

78

PRÁCTICA SEMANAL: COMUNIDAD INTENCIONAL

REVISIÓN TRIMESTRAL (cada 3 meses)
Tu Regla de Vida no es un documento estático. Agenda tiempo cada 3
meses para evaluar y ajustar:

1.¿Qué prácticas están funcionando bien? (Celebra y mantén)
2.¿Qué prácticas he abandonado? (¿Necesito retomar o reemplazar?)
3.¿Qué prácticas son insostenibles? (Ajusta a algo más realista)
4.¿Qué nueva temporada de vida estoy entrando? (Adapta según

necesites)
5.¿Dónde he experimentado mayor transformación? (Da gracias a Dios)

REVISIÓN SEMESTRAL (cada 6 meses)
Dos veces al año, haz una revisión más profunda, idealmente con tu pareja
de rendición de cuentas o un mentor espiritual:

Relee los capítulos del libro que más te impactaron
Evalúa tu crecimiento en las 4 direcciones: adentro, arriba, afuera,
lados
Considera si hay nuevas prácticas que el Espíritu te está invitando a
incorporar
Pregúntate: ¿Estoy más sumergido en el ritmo, carácter y misión de
Jesús que hace 6 meses?

Cada participante comparte 1-2 puntos clave de su Regla de Vida (lo más
significativo)
Formen parejas o tríos de rendición de cuentas para los próximos 3 meses
Establezcan una fecha para reunirse a revisar su progreso

L
A

 R
E

G
L

A
 D

E
 V

ID
A



SUPERANDO LOS OBSTÁCULOS

En tu camino hacia la vida profunda, enfrentarás resistencia. A veces vendrá de
fuera: una cultura que valora la productividad sobre la presencia, la información
sobre la transformación, la autosuficiencia sobre la dependencia de Dios.

Pero a menudo, la resistencia más feroz vendrá de dentro: tu propia tendencia a
controlar, tu miedo a la vulnerabilidad, tu adicción a la prisa, tu hambre de aprobación
humana.

Cuando encuentres estos obstáculos, recuerda: no son señales de fracaso, sino
oportunidades para una rendición más profunda. Cada barrera que enfrentas es una
invitación a depender más completamente del Espíritu de Dios.

ORACIÓN FINAL

Señor Jesús, así como invitaste a Pedro a "remar hacia aguas más profundas", hoy
respondemos a tu invitación. Hemos caminado juntos durante 12 semanas
explorando lo que significa sumergirse en tu ritmo, tu carácter y tu misión.

Nos comprometemos hoy a vivir nuestra Regla de Vida—no como legalistas que
buscan ganar tu favor, sino como aprendices que anhelan conocerte más
profundamente.

Cuando avancemos, danos humildad. Cuando retrocedamos, danos gracia. Cuando
enfrentemos obstáculos, recuérdanos que son invitaciones a depender más de ti.

La vida profunda no es un destino que alcanzamos de una vez por todas, sino un
viaje que emprendemos día tras día contigo. Gracias porque tu invitación nunca
expira. Gracias porque nunca es demasiado tarde para comenzar.

Envíanos ahora como aprendices transformados, como sal y luz, como embajadores
de tu Reino. En tu nombre, Jesús, quien nos llama a las aguas profundas, amén.

VERSÍCULO DE ENVÍO
"Cuando terminó de hablar, le dijo a Simón: —Ahora ve a las aguas más profundas y
echa tus redes para pescar."
— Lucas 5:4 NTV

79



Querido compañero de jornada hacia la vida profunda,

Cuando comenzamos hace 14 semanas, probablemente no imaginabas
completamente cómo esta experiencia te cambiaría. La vida profunda que has
comenzado a experimentar no es destino final sino inicio de una aventura que durará
el resto de tu vida.

La regla de vida que has creado es más que una lista de actividades - es arquitectura
para transformación continua. Como un enrejado que sostiene una vid en crecimiento,
estos cinco compromisos proporcionarán estructura para que tu alma florezca en
todas las temporadas que vienen.

Habrá días cuando tu regla se sentirá natural y gozosa. Habrá otros cuando se sentirá
difícil y forzada. En ambos tipos de días, recuerda que no estás tratando de ganar el
amor de Dios sino respondiendo al amor que ya tienes. La Gracia es tanto tu
motivación como tu recurso.

No camines solo en esto. Los compañeros que han compartido esta jornada contigo
entienden tanto tus luchas como tus aspiraciones. Mantente conectado con ellos. Y
cuando sea el momento apropiado, invita a otros a experimentar lo que has
experimentado.

La vida profunda que buscabas al inicio de este viaje no era solo para ti. Era
preparación para convertirte en fuente de vida para otros. El mundo está sediento de
autenticidad, comunidad, y propósito que has comenzado a encontrar. Tu vida
transformada es invitación silenciosa pero poderosa para que otros busquen lo mismo.

Que los cinco compromisos de Hechos 2:42-47 continúen formando en ti la imagen de
Cristo. Que tu aprendizaje bíblico renueve tu mente, tu comunión enriquezca tu alma,
tu hospitalidad refleje el corazón de Dios, tu generosidad rompa el poder del
materialismo, y tu oración mantenga conexión vital con el Padre. Y que dentro de
algunos años, mientras miras hacia atrás a esta temporada de formación, puedas
decir con gratitud: "Aquí comenzó la aventura de vivir como aprendíz de Jesús"

En Cristo, quien es nuestra vida,
Eliud S. Morales Sanabria

MENSAJE FINAL PARA
TODOS LOS PARTICIPANTES

80



FIN DE LA GUÍA DE DISCUSIÓN
LA VIDA PROFUNDA

12 Sesiones Completas

Esta guía de discusión ha sido creada para facilitar transformación, no solo
información. Que sea usada con oración, gracia, y expectativa de que el Espíritu

Santo continuará la obra que ha comenzado en cada corazón.


